
c
h
a
r
le
s
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

.

K
o
M
e
n
ta
r
z

P
ie

rw
sz

a 
K

si
ęg

a 
M

o
jż

es
zo

w
a 

n
o

sz
ąc

a 
ró

w
n

ie
ż 

n
az

w
ę 

„G
en

es
is

” 
– 

cz
yt

. p
o

cz
ąt

ek
 lu

b
 ź

ró
d

ło
 -

 je
st

 k
si

ęg
ą 

p
o

cz
ąt

kó
w

, 

gd
yż

 z
aw

ie
ra

 p
o

cz
ąt

ki
 d

ró
g 

w
sz

el
ki

eg
o

 B
o

że
go

 p
o

st
ęp

ow
an

ia
. 

Z
n

aj
d

zi
em

y 
tu

ta
j s

tw
o

rz
en

ie
 ś

w
ia

ta
, n

as
tę

p
n

ie
 u

p
ad

ek
 

p
ie

rw
sz

yc
h

 lu
d

zi
 w

 g
rz

ec
h

 z
 je

go
 k

o
n

se
kw

en
cj

am
i,

al
e 

ró
w

n
ie

ż 
cu

d
ow

n
ą 

za
p

ow
ie

d
ź 

p
rz

ys
zł

eg
o

 Z
b

aw
ic

ie
la

 z
 z

ai
st

n
ia

łe
go

 

st
an

u
 w

 p
o

łą
cz

en
iu

 z
 B

o
żą

 s
p

ra
w

ie
d

li
w

o
śc

ią
. 

C
zy

te
ln

ik
 b

ęd
zi

e 
m

ó
gł

 z
n

al
eź

ć 
ró

w
n

ie
ż 

w
 t

ym
 k

o
m

en
ta

rz
u

 z
ac

h
ęt

ę 

d
o

 o
so

b
is

te
go

 ż
yc

ia
 w

ia
ry

 n
a 

p
rz

yk
ła

d
ac

h
 p

o
sz

cz
eg

ó
ln

yc
h

 p
o

st
ac

i, 

kt
ó

re
 m

ia
ły

 r
ów

n
ie

ż 
sw

o
je

 u
p

ad
ki

. 

N
ie

m
n

ie
j o

d
kr

yw
an

ie
 o

so
b

y 
P

an
a 

Je
zu

sa
 C

h
ry

st
u

sa
 

zo
b

ra
zo

w
an

ej
 p

rz
ez

 r
ó

żn
e 

p
o

st
ac

ie
 i 

w
yd

ar
ze

n
ia

, 

b
ęd

zi
e 

za
p

ew
n

e 
ra

d
o

sn
ym

 r
ez

u
lt

at
em

 w
yn

ik
aj

ąc
ym

 z
 t

ej
 k

si
ąż

ki
. 

Ż
yc

ze
n

ie
m

 z
es

p
o

łu
 r

ed
ak

cy
jn

eg
o

 je
st

, 

ab
y 

n
in

ie
js

zy
 k

o
m

en
ta

rz
 b

ył
 p

o
m

o
cn

ym
 n

ar
zę

d
zi

em
 

d
o

 o
so

b
is

te
go

 z
gł

ęb
ia

n
ia

 k
o

sz
to

w
n

yc
h

 m
yś

li
 B

o
ży

ch
 

u
ka

za
n

yc
h

 o
d

 s
am

eg
o

 p
o

cz
ąt

ku
 n

a 
ka

rt
ac

h
 B

ib
li

i.

I
S
B
N
 
9
7
8
-
8
3
-
9
7
2
5
3
4
-
0
-
7

9
 
7

 8
 8

 3
 9

 7
 

2
 5

 3
 4

 0
 7

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

K
o
M
e
n
ta
r
z

.

KoMentarz1. Mojzeszowa 1.
c. h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

charles h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa
.

e
‘
e
‘
e
‘
e
‘
e
‘
ee
‘
ee
‘
ee
‘
e

KoMentarz

Pierwsza Księga Mojżeszowa nosząca również nazwę 

„Genesis” – czyt. początek lub źródło - jest księgą początków, 

gdyż zawiera początki dróg wszelkiego Bożego postępowania. 

Znajdziemy tutaj stworzenie świata, następnie upadek 

pierwszych ludzi w grzech z jego konsekwencjami,

ale również cudowną zapowiedź przyszłego Zbawiciela z zaistniałego 

stanu w połączeniu z Bożą sprawiedliwością. 

Czytelnik będzie mógł znaleźć również w tym komentarzu zachętę 

do osobistego życia wiary na przykładach poszczególnych postaci, 

które miały również swoje upadki. 

Niemniej odkrywanie osoby Pana Jezusa Chrystusa 

zobrazowanej przez różne postacie i wydarzenia, 

będzie zapewne radosnym rezultatem wynikającym z tej książki. 

Życzeniem zespołu redakcyjnego jest, 

aby niniejszy komentarz był pomocnym narzędziem 

do osobistego zgłębiania kosztownych myśli Bożych 

ukazanych od samego początku na kartach Biblii.

ISBN 978-83-972534-0-7

9 7 8 8 3 9 7 2 5 3 4 0 7

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

KoMentarz

.

K
o
M
e
n
ta
r
z

1.
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

1

.

c
.
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

charles h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa
.

KoMentarz

Pierwsza Księga Mojżeszowa nosząca również nazwę 

„Genesis” – czyt. początek lub źródło - jest księgą początków, 

gdyż zawiera początki dróg wszelkiego Bożego postępowania. 

Znajdziemy tutaj stworzenie świata, następnie upadek 

pierwszych ludzi w grzech z jego konsekwencjami,

ale również cudowną zapowiedź przyszłego Zbawiciela z zaistniałego 

stanu w połączeniu z Bożą sprawiedliwością. 

Czytelnik będzie mógł znaleźć również w tym komentarzu zachętę 

do osobistego życia wiary na przykładach poszczególnych postaci, 

które miały również swoje upadki. 

Niemniej odkrywanie osoby Pana Jezusa Chrystusa 

zobrazowanej przez różne postacie i wydarzenia, 

będzie zapewne radosnym rezultatem wynikającym z tej książki. 

Życzeniem zespołu redakcyjnego jest, 

aby niniejszy komentarz był pomocnym narzędziem 

do osobistego zgłębiania kosztownych myśli Bożych 

ukazanych od samego początku na kartach Biblii.

ISBN 978-83-972534-0-7

9 7 8 8 3 9 7 2 5 3 4 0 7

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

KoMentarz

.

K
o
M
e
n
ta
r
z

1.
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

1

.

c
.
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

charles h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa
.

KoMentarz

Pierwsza Księga Mojżeszowa nosząca również nazwę 

„Genesis” – czyt. początek lub źródło - jest księgą początków, 

gdyż zawiera początki dróg wszelkiego Bożego postępowania. 

Znajdziemy tutaj stworzenie świata, następnie upadek 

pierwszych ludzi w grzech z jego konsekwencjami,

ale również cudowną zapowiedź przyszłego Zbawiciela z zaistniałego 

stanu w połączeniu z Bożą sprawiedliwością. 

Czytelnik będzie mógł znaleźć również w tym komentarzu zachętę 

do osobistego życia wiary na przykładach poszczególnych postaci, 

które miały również swoje upadki. 

Niemniej odkrywanie osoby Pana Jezusa Chrystusa 

zobrazowanej przez różne postacie i wydarzenia, 

będzie zapewne radosnym rezultatem wynikającym z tej książki. 

Życzeniem zespołu redakcyjnego jest, 

aby niniejszy komentarz był pomocnym narzędziem 

do osobistego zgłębiania kosztownych myśli Bożych 

ukazanych od samego początku na kartach Biblii.

ISBN 978-83-972534-0-7

9 7 8 8 3 9 7 2 5 3 4 0 7

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

KoMentarz

.

K
o
M
e
n
ta
r
z

1.
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

1

.

c
.
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

charles h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa
.

KoMentarz

Pierwsza Księga Mojżeszowa nosząca również nazwę 

„Genesis” – czyt. początek lub źródło - jest księgą początków, 

gdyż zawiera początki dróg wszelkiego Bożego postępowania. 

Znajdziemy tutaj stworzenie świata, następnie upadek 

pierwszych ludzi w grzech z jego konsekwencjami,

ale również cudowną zapowiedź przyszłego Zbawiciela z zaistniałego 

stanu w połączeniu z Bożą sprawiedliwością. 

Czytelnik będzie mógł znaleźć również w tym komentarzu zachętę 

do osobistego życia wiary na przykładach poszczególnych postaci, 

które miały również swoje upadki. 

Niemniej odkrywanie osoby Pana Jezusa Chrystusa 

zobrazowanej przez różne postacie i wydarzenia, 

będzie zapewne radosnym rezultatem wynikającym z tej książki. 

Życzeniem zespołu redakcyjnego jest, 

aby niniejszy komentarz był pomocnym narzędziem 

do osobistego zgłębiania kosztownych myśli Bożych 

ukazanych od samego początku na kartach Biblii.

ISBN 978-83-972534-0-7

9 7 8 8 3 9 7 2 5 3 4 0 7

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

KoMentarz

.

K
o
M
e
n
ta
r
z

1.
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

1

.

c
.
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

c
h
a
r
le
s
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

.

K
o
M
e
n
ta
r
z

P
ie

rw
sz

a 
K

si
ęg

a 
M

o
jż

es
zo

w
a 

n
o

sz
ąc

a 
ró

w
n

ie
ż 

n
az

w
ę 

„G
en

es
is

” 
– 

cz
yt

. p
o

cz
ąt

ek
 lu

b
 ź

ró
d

ło
 -

 je
st

 k
si

ęg
ą 

p
o

cz
ąt

kó
w

, 

gd
yż

 z
aw

ie
ra

 p
o

cz
ąt

ki
 d

ró
g 

w
sz

el
ki

eg
o

 B
o

że
go

 p
o

st
ęp

ow
an

ia
. 

Z
n

aj
d

zi
em

y 
tu

ta
j s

tw
o

rz
en

ie
 ś

w
ia

ta
, n

as
tę

p
n

ie
 u

p
ad

ek
 

p
ie

rw
sz

yc
h

 lu
d

zi
 w

 g
rz

ec
h

 z
 je

go
 k

o
n

se
kw

en
cj

am
i,

al
e 

ró
w

n
ie

ż 
cu

d
ow

n
ą 

za
p

ow
ie

d
ź 

p
rz

ys
zł

eg
o

 Z
b

aw
ic

ie
la

 z
 z

ai
st

n
ia

łe
go

 

st
an

u
 w

 p
o

łą
cz

en
iu

 z
 B

o
żą

 s
p

ra
w

ie
d

li
w

o
śc

ią
. 

C
zy

te
ln

ik
 b

ęd
zi

e 
m

ó
gł

 z
n

al
eź

ć 
ró

w
n

ie
ż 

w
 t

ym
 k

o
m

en
ta

rz
u

 z
ac

h
ęt

ę 

d
o

 o
so

b
is

te
go

 ż
yc

ia
 w

ia
ry

 n
a 

p
rz

yk
ła

d
ac

h
 p

o
sz

cz
eg

ó
ln

yc
h

 p
o

st
ac

i, 

kt
ó

re
 m

ia
ły

 r
ów

n
ie

ż 
sw

o
je

 u
p

ad
ki

. 

N
ie

m
n

ie
j o

d
kr

yw
an

ie
 o

so
b

y 
P

an
a 

Je
zu

sa
 C

h
ry

st
u

sa
 

zo
b

ra
zo

w
an

ej
 p

rz
ez

 r
ó

żn
e 

p
o

st
ac

ie
 i 

w
yd

ar
ze

n
ia

, 

b
ęd

zi
e 

za
p

ew
n

e 
ra

d
o

sn
ym

 r
ez

u
lt

at
em

 w
yn

ik
aj

ąc
ym

 z
 t

ej
 k

si
ąż

ki
. 

Ż
yc

ze
n

ie
m

 z
es

p
o

łu
 r

ed
ak

cy
jn

eg
o

 je
st

, 

ab
y 

n
in

ie
js

zy
 k

o
m

en
ta

rz
 b

ył
 p

o
m

o
cn

ym
 n

ar
zę

d
zi

em
 

d
o

 o
so

b
is

te
go

 z
gł

ęb
ia

n
ia

 k
o

sz
to

w
n

yc
h

 m
yś

li
 B

o
ży

ch
 

u
ka

za
n

yc
h

 o
d

 s
am

eg
o

 p
o

cz
ąt

ku
 n

a 
ka

rt
ac

h
 B

ib
li

i.

I
S
B
N
 
9
7
8
-
8
3
-
9
7
2
5
3
4
-
0
-
7

9
 
7

 8
 8

 3
 9

 7
 

2
 5

 3
 4

 0
 7

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

K
o
M
e
n
ta
r
z

.

KoMentarz1. Mojzeszowa 1.
c. h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

charles h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa
.

KoMentarz

Pierwsza Księga Mojżeszowa nosząca również nazwę 

„Genesis” – czyt. początek lub źródło - jest księgą początków, 

gdyż zawiera początki dróg wszelkiego Bożego postępowania. 

Znajdziemy tutaj stworzenie świata, następnie upadek 

pierwszych ludzi w grzech z jego konsekwencjami,

ale również cudowną zapowiedź przyszłego Zbawiciela z zaistniałego 

stanu w połączeniu z Bożą sprawiedliwością. 

Czytelnik będzie mógł znaleźć również w tym komentarzu zachętę 

do osobistego życia wiary na przykładach poszczególnych postaci, 

które miały również swoje upadki. 

Niemniej odkrywanie osoby Pana Jezusa Chrystusa 

zobrazowanej przez różne postacie i wydarzenia, 

będzie zapewne radosnym rezultatem wynikającym z tej książki. 

Życzeniem zespołu redakcyjnego jest, 

aby niniejszy komentarz był pomocnym narzędziem 

do osobistego zgłębiania kosztownych myśli Bożych 

ukazanych od samego początku na kartach Biblii.

ISBN 978-83-972534-0-7

9 7 8 8 3 9 7 2 5 3 4 0 7

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

KoMentarz

.

K
o
M
e
n
ta
r
z

1.
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

1

.

c
.
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

charles h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa
.

KoMentarz

Pierwsza Księga Mojżeszowa nosząca również nazwę 

„Genesis” – czyt. początek lub źródło - jest księgą początków, 

gdyż zawiera początki dróg wszelkiego Bożego postępowania. 

Znajdziemy tutaj stworzenie świata, następnie upadek 

pierwszych ludzi w grzech z jego konsekwencjami,

ale również cudowną zapowiedź przyszłego Zbawiciela z zaistniałego 

stanu w połączeniu z Bożą sprawiedliwością. 

Czytelnik będzie mógł znaleźć również w tym komentarzu zachętę 

do osobistego życia wiary na przykładach poszczególnych postaci, 

które miały również swoje upadki. 

Niemniej odkrywanie osoby Pana Jezusa Chrystusa 

zobrazowanej przez różne postacie i wydarzenia, 

będzie zapewne radosnym rezultatem wynikającym z tej książki. 

Życzeniem zespołu redakcyjnego jest, 

aby niniejszy komentarz był pomocnym narzędziem 

do osobistego zgłębiania kosztownych myśli Bożych 

ukazanych od samego początku na kartach Biblii.

ISBN 978-83-972534-0-7

9 7 8 8 3 9 7 2 5 3 4 0 7

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

KoMentarz

.
e
‘
e
‘
e
‘
e
‘
e
‘
ee
‘
ee
‘
ee
‘
e

K
o
M
e
n
ta
r
z

1.
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

1

.

c
.
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

charles h. MacKintosh

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa
.

KoMentarz

Pierwsza Księga Mojżeszowa nosząca również nazwę 

„Genesis” – czyt. początek lub źródło - jest księgą początków, 

gdyż zawiera początki dróg wszelkiego Bożego postępowania. 

Znajdziemy tutaj stworzenie świata, następnie upadek 

pierwszych ludzi w grzech z jego konsekwencjami,

ale również cudowną zapowiedź przyszłego Zbawiciela z zaistniałego 

stanu w połączeniu z Bożą sprawiedliwością. 

Czytelnik będzie mógł znaleźć również w tym komentarzu zachętę 

do osobistego życia wiary na przykładach poszczególnych postaci, 

które miały również swoje upadki. 

Niemniej odkrywanie osoby Pana Jezusa Chrystusa 

zobrazowanej przez różne postacie i wydarzenia, 

będzie zapewne radosnym rezultatem wynikającym z tej książki. 

Życzeniem zespołu redakcyjnego jest, 

aby niniejszy komentarz był pomocnym narzędziem 

do osobistego zgłębiania kosztownych myśli Bożych 

ukazanych od samego początku na kartach Biblii.

ISBN 978-83-972534-0-7

9 7 8 8 3 9 7 2 5 3 4 0 7

Pierwsza Ksiega Mojzeszowa

KoMentarz

.

K
o
M
e
n
ta
r
z

1.
M
o
jz
e
s
z
o
w
a

1

.

c
.
h
.
M
a
c
K
in
t
o
s
h

P
ie
r
w
s
z
a
K
s
ie
g
a
M
o
jz
e
s
z
o
w
a



PIERWSZA KSIĘGA  
MOJŻESZOWA

Komentarz





Charles Henry Mackintosh

PIERWSZA KSIĘGA  
MOJŻESZOWA

Komentarz



Autor: 
C.H. Mackintosh

Tytuł: 
Pierwsza Księga Mojżeszowa – Komentarz

Wydawca: 
Fundacja Rozpowszechnianie Literatury Chrześcijańskiej 
ul. Bukowina 55, 43-180 Orzesze 
email: kontakt@rlch.pl 
www.rlch.pl

Tytuł oryginału:  
Notes on the book of Genesis,  
Loizeaux Brothers, 1880., New York State, 1880 Mackintosh,  
Charles Henry, 1820-1896.

Wydawca wersji angielskiej:  
Loizeaux Brothers, 1880., New York State, 1880.

Tłumaczenie: 
Maranatha Iwańska

Korekta językowa: 
Zespół

Skład, druk i oprawa: 
Wydawnictwo Arka, www.arkadruk.pl

Rok wydania: 2025

Pierwsze wydanie polskie

ISBN 978-83-972534-0-7

Jeżeli nie zaznaczono inaczej, cytaty biblijne pochodzą z Biblii Warszawskiej 
Brytyjskie i Zagraniczne Towarzystwo Biblijne w Polsce 
Warszawa 1975

Druk literatury wydawanej przez Fundację RLCh można wesprzeć dokonując 
wpłaty na konto nr:

PKO Bank Polski SA 
07 1020 2528 0000 0002 0550 4198 
tytułem: cele statutowe Fundacji



– 5 –

SPIS TREŚCI

Wprowadzenie do 1. Księgi Mojżeszowej........................................... 9

ROZDZIAŁ 1
Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię......................................... 11

ROZDZIAŁ 2
Siódmy dzień stworzenia.................................................................... 29

ROZDZIAŁ 3
Upadek w grzech i jego następstwa...................................................41

ROZDZIAŁ 4
Kain i Abel............................................................................................. 69

ROZDZIAŁ 5
Potomkowie Adama: od Seta do Noego............................................91

ROZDZIAŁY 6 – 9
Potop...................................................................................................... 99

ROZDZIAŁY 10 – 11
Od Noego do Abrahama....................................................................125

ROZDZIAŁ 12
Powołanie Abrama.............................................................................. 135

ROZDZIAŁ 13
Abraham i Lot...................................................................................... 151



– 6 –

ROZDZIAŁ 14
Bitwa królów........................................................................................163

ROZDZIAŁ 15
Obietnica i przymierze Boga z Abramem........................................ 171

ROZDZIAŁ 16
Hagar i Ismael......................................................................................185

ROZDZIAŁ 17
Abram i Saraj otrzymują nowe imiona............................................197

ROZDZIAŁ 18
Bóg odwiedza Abrahama.................................................................. 207

ROZDZIAŁ 19
Sąd nad Sodomą i Gomorą................................................................215

ROZDZIAŁ 20
Abraham i Sara u Abimelecha.......................................................... 225

ROZDZIAŁ 21
Narodziny Izaaka. Wypędzenia Hagar i Ismaela............................231

ROZDZIAŁ 22
Ofiarowanie Izaaka............................................................................ 239

ROZDZIAŁ 23
Śmierć i pogrzeb Sary.........................................................................253

ROZDZIAŁ 24
Rebeka, żona dla Izaaka.................................................................... 259

ROZDZIAŁ 25
Ostatnie dni Abrahama......................................................................273

ROZDZIAŁ 26
Izaak i Abimelech................................................................................277



– 7 –

ROZDZIAŁ 27
Jakub i Ezaw........................................................................................ 283

ROZDZIAŁ 28
Ucieczka Jakuba do Haranu............................................................. 295

ROZDZIAŁY 29 – 31
Jakub u Labana i jego ucieczka........................................................ 303

ROZDZIAŁ 32
Powrót Jakuba do Kanaanu............................................................... 311

ROZDZIAŁ 33
Spotkanie z Ezawem...........................................................................321

ROZDZIAŁ 34
Problemy w Sychemie........................................................................325

ROZDZIAŁ 35
Jakub w Betelu.................................................................................... 329

ROZDZIAŁ 36
Potomstwo Ezawa...............................................................................333

ROZDZIAŁ 37
Józef i jego bracia................................................................................335

ROZDZIAŁ 38
Juda i Tamar.........................................................................................341

ROZDZIAŁY 39 – 45
Józef w Egipcie.................................................................................... 343

ROZDZIAŁY 46 – 50
Jakub w Egipcie...................................................................................355

O Autorze.............................................................................................359





– 9 –

WPROWADZENIE  
DO 1. KSIĘGI MOJŻESZOWEJ

Pierwsza Mojżeszowa nie bez przyczyny nazywana jest Księgą 

Początku. Im więcej zagłębiamy się w te natchnione przez Ducha 

Bożego pierwsze linijki Słowa Bożego, tym bardziej utwierdzamy 

się w przekonaniu, że to właśnie tutaj rodzi się historia całej ludz-

kości. Zadziwiająca jest aktualność odmalowanych w tej księdze 

scen, schematy postępowania człowieka i wroga Bożego – szatana. 

Wszystkie one wykazują doprawdy zaskakującą zgodność i toż-

samość z otaczającymi nas dzisiaj zjawiskami i udowadniają, że 

na przestrzeni wieków serce upadłego człowieka nie zmieniło się 

ani o odrobinę. Szczere studiowanie tych pełnych najgłębszych 

pouczeń rozdziałów przynosi czytelnikowi trwały zysk. Odpo-

wiada na podstawowe egzystencjalne pytania, które dręczą wielu – 

daje odpowiedź na kwestię powstania świata, genezę grzechu i jego 

pustoszące skutki, człowieka brnącego w zło i oddalającego się od 

Boga, nieodzowność sprawiedliwego sądu Boga, a przede wszyst-

kim pokazuje pierwsze zapowiedzi dotyczące przyjścia Zbawi-

ciela – Jezusa Chrystusa. Szczerze usposobiony człowiek, który 

zechce otworzyć swoje serce na Bożą prawdę i porzuci swoje czcze, 

racjonalizujące i pretensjonalne podejście, stając na pozycji nie 



– 10 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

sędziego Słowa Bożego, lecz ucznia, znajdzie w niej wiarygodną 

odpowiedź na tysiące zawikłanych i niezrozumiałych dla niego 

dotychczas kwestii. 



– 11 –

ROZDZIAŁ 1

NA POCZĄTKU STWORZYŁ BÓG  
NIEBO I ZIEMIĘ...

Stwórca

Zaskakujący jest sposób, w jaki Duch Święty rozpoczyna tę niepo-

wtarzalną księgę. Już na samym wstępie wprowadza nas w obec-

ność Bożą, w pełnię Jego bytu i całkowitą suwerenność w działaniu. 

Brakuje tutaj jakiegokolwiek wprowadzenia. Od razu jesteśmy 

zaprowadzeni do Boga. Słyszymy, jak przerywa milczenie ziemi 

i widzimy, jak wkracza ze światłością w sferę panującej na niej ciem-

ności po to, aby stworzyć obszar, w którym mógłby zamanifestować 

swą wieczną moc i bóstwo (Rzymian 1,20). Nie ma tutaj nic, w czym 

zwykła ciekawość mogłaby znaleźć pożywkę, nie ma miejsca na 

spekulacje ludzkiego ducha. Zamiast tego znajdujemy niewypo-

wiedzianą wzniosłość i rzeczywistość Boskiej prawdy, działającej 

w jej moralnej sile na sumienie i rozum człowieka. Niech geolodzy 

badają dalej wnętrze ziemi, obwieszczając całemu światu zadzi-

wiające rezultaty swych obserwacji, które mają udoskonalić Boże 

objawienie lub mu zgoła zaprzeczyć; niech dalej prowadzą swoje 

badania nad skamieniałościami – natomiast uczeń Pana korzy się 

ze świętą radością przed natchnionym przez Boga Słowem. Czyta, 



– 12 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

wierzy i w głębokim podziwie oddaje cześć. Obyśmy i my w tym 

właśnie duchu zaczęli rozważania leżącej przed nami księgi. Oby-

śmy okazali się tymi, którzy rozumieją, co to znaczy wywiadywać 

się w jego świątyni (BG, Psalm 27,4) i nieustannie kontynuują 

wnikliwe zgłębianie treści Pisma Świętego w duchu prawdziwego 

uwielbienia. 

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię (1. Mojżeszowa 1,1). Ta 

pierwsza wypowiedź Pisma Świętego stawia nas bezpośrednio 

w obecności Tego, który sam stanowi niewyczerpalne źródło wszel-

kiego błogosławieństwa. Nie znajdujemy tutaj żadnych wyczerpują-

cych dowodów na istnienie Boga. Jakże Duch Święty miałby dać się 

nakłonić do czegoś tak niegodnego? – Bóg sam się objawia. Daje się 

poznać przez swoje dzieła. Niebiosa opowiadają chwałę Boga, a fir-

mament głosi dzieło rąk jego (Psalm 19,1); Wielkie i dziwne są dzieła 

twoje, Panie, Boże Wszechmogący (Objawienie 15,3). Tylko człowiek 

niewierzący oraz bluźnierca mogą szukać dowodów na egzystencję 

Tego, który ukształtował światy słowem ust swoich i dał się poznać 

jako wszechwiedzący, wszechmogący i wieczny Bóg. Któż jak nie 

właśnie Bóg, miałby coś stworzyć? 

Podnieście ku górze wasze oczy i patrzcie: Kto to stworzył? 

Ten, który wyprowadza ich wojsko w pełnej liczbie, na wszyst-

kich woła po imieniu. Wobec takiego ogromu siły i potężnej 

mocy nikogo nie brak (Izajasza 40,26). 

Nicością są bowiem wszyscy bogowie ludów, Pan zaś uczynił 

niebiosa (Psalm 96,5). 



– 13 –

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię...

W 38. i 41. rozdziale Księgi Joba znajdujemy wzniosłe słowa, 

w których sam Pan powołuje się na dzieło stworzenia jako nieza-

przeczalny dowód swej nieograniczonej, najwyższej zwierzchności 

i władzy. Słowa te są z jednej strony wyrazistym i żywym przedsta-

wieniem wszechmocy Bożej, skierowanym do rozumu, a z drugiej 

poruszają nasze serca przez dobrotliwe pochylenie się Boga ku stwo-

rzeniu, które się w nich przejawia. Majestat, miłość, moc i delikatna, 

troskliwa dobroć – wszystkie są doskonałe i boskie.

Ciemność i światłość

A ziemia była pustkowiem i chaosem; ciemność była nad otchłanią, 

a Duch Boży unosił się nad powierzchnią wód (1. Mojżeszowa 1,2). 

Doprawdy, było to miejsce, w którym działać mógł jedynie Bóg. Bóg 

sam znajdował się pośród stworzenia. Wówczas nie było w nim jesz-

cze miejsca dla człowieka, dopóki, jak każda inna istota stworzona, 

nie stał się obiektem stwórczej mocy Boga. Ze swojego wiecznego 

mieszkania światłości Bóg spoglądał w dół na pustkowie i upatrzył 

w nim miejsce, na którym miały się spełnić wszelkie Jego odwieczne, 

cudowne zamysły i plany. To tutaj Jego umiłowany Syn miał żyć, 

działać, składać świadectwo, przelać krew i umierać, aby zdumionym 

światom objawić cudowne tajemnice doskonałości Bożej. Wszędzie 

panowała ciemność i nieład, ale Bóg jest Bogiem światłości i porządku 

(1. Jana 5). Ciemność i nieład, czy to w naturalnym, moralnym czy też 

duchowym sensie, nie mogą ostać się w Jego obecności. 

A Duch Boży unosił się nad powierzchnią wód. Unosił się poniekąd 

w zamyśleniu nad miejscem swej przyszłej działalności. Doprawdy, 

cóż za ciemne, ponure miejsce – miejsce, roztaczające nieograni-



– 14 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

czone pole działania przed Bogiem światłości i życia. Jedynie On był 

w stanie rozproszyć ciemność, wywieść życie, zaprowadzić porządek 

w miejsce chaosu i utworzyć firmament pomiędzy masą wód – mij-

sce, w którym spokojnie mogłoby rozwijać się i kwitnąć życie. Były 

to postanowienia i przedsięwzięcia godne samego Boga.

I rzekł Bóg: Niech stanie się światłość. I stała się światłość. Bo On rzekł – 

i stało się, On rozkazał – i stanęło (Psalm 33,9). Niewiara może pytać: 

„Jak i kiedy?”. Odpowiedź brzmi: Przez wiarę poznajemy, że światy 

zostały ukształtowane słowem Boga, tak iż to, co widzialne, nie powstało 

ze świata zjawisk (Hebrajczyków 11,3). Zadowala ona duszę, która 

pragnie dać się pouczyć. Mądrość świata może kiwać nad nią z poli-

towaniem głową. Uśmiechać się pogardliwie, nazywając ją niewiedzą, 

naiwnością i łatwowiernością, która przystoi może zamierzchłym 

czasom ciemnych ludów, ale z pewnością nie ludziom wykształco-

nym, żyjącym w oświeconej epoce, w której to nauka zaznajomiła 

nas z faktami, o których nasi przodkowie nie mieli nawet bladego 

pojęcia. Cóż za mądrość! Co za uczoność! Nie, mój drogi – co za głu-

pota! Cóż za absurd! Jakaż przerażająca ślepota i totalna niezdolność 

pojęcia celu napisania Pisma Świętego! Z pewnością nie jest celem 

Boga uczynienie z nas astronomów lub geologów, czy też zajęcie nas 

szczegółami, które można jedynie rozstrzygnąć przez mikroskop lub 

teleskop. Jego wzniosłym zamiarem jest wprowadzenie nas przed 

Jego obecność jako świadomych i pełnych podziwu czcicieli, których 

serca i umysły zostały otworzone i są pouczone przez Jego święte 

Słowo. To nie wystarcza jednak tak zwanym „filozofom”. Nie, oni 

chwytając raczej za teleskop, za pomocą którego odkrywają odległe 

światy, pogardzają tym, co w swojej opinii mają za zabobonność ludzi 

o wąskich horyzontach i ograniczonej inteligencji, za jakich uważają 



– 15 –

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię...

pobożnych uczniów Słowa. Albo też czynią to samo, zstępując w głę-

biny ziemi, aby badać jej warstwy, twory i skamieniałości, które – jak 

sądzą – uzupełniają niekompletne i pełne braków wypowiedzi Pisma 

lub nawet całkowicie je wykluczają i obalają. 

Z takimi sprzecznymi twierdzeniami błędnej, rzekomej nauki 

(1. Tymoteusza 6,20) nie mamy nic wspólnego. Wierzymy, że wszyst-

kie prawdziwe i wiarygodne odkrycia – czy to na ziemi, czy we 

wszechświecie, zawsze są zgodne z wypowiedziami Słowa Bożego. 

Jeśli tak nie jest, to każdy szczery przyjaciel Pisma odrzuci je jako 

czczy wymysł ludzki, niezasługujący na uwagę. Taka postawa udziela 

każdemu szczeremu sercu prawdziwego, głębokiego pokoju w cza-

sach, które tak obfitują w uczone spekulacje, hipotezy i stwarzające 

pozór mądrości dysputy, niestety jednak aż nazbyt często zdradza-

jące ślepy racjonalizm i rażącą niewiarę. To absolutnie nieodzowne, 

aby ludzkie serce zostało mocno utwierdzone w przekonaniu co do 

niepodważalnego autorytetu, doskonałości i Bożego natchnienia 

świętej Księgi. To właśnie w tym przekonaniu zawiera się jedyna 

skuteczna broń przeciwko racjonalizmowi z jednej, a fałszywym, 

przesądnym i pełnym zabobonów wierzeniom z drugiej strony. 

Dokładna znajomość Słowa i całkowite podporządkowanie się pod 

Jego autorytet są obecnie najważniejszymi warunkami do posiada-

nia stabilnego gruntu pod nogami. Oby Pan pomnożył w swej łasce 

obficie zarówno jedno, jak i drugie pośród swego ludu!

I widział Bóg, że światłość była dobra. Oddzielił tedy Bóg 

światłość od ciemności. I nazwał Bóg światłość dniem, a ciem-

ność nazwał nocą. I nastał wieczór, i nastał poranek – dzień 

pierwszy (1. Mojżeszowa 1,4-5). 



– 16 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Tutaj widzimy dwa znaczące symbole, które w całym Słowie znaj-

dują często zastosowanie. Obecność światła lub też jego brak decydują 

o tym, czy panuje dzień, czy noc. Co więcej, jest tak nie tylko w świe-

cie przyrody – również w dziejach dusz znajdujemy odzwierciedlenie 

tej prawdy. Istnieją bezsprzecznie dzieci światłości i dzieci ciemności. 

Jest to bardzo poważne rozróżnienie. Wszyscy, którzy zostali oświe-

ceni promieniami światła życia, którzy naprawdę zostali nawiedzeni 

poprzez światłość z wysokości (Łukasza 1,78), wszyscy, którzy oglądali 

oczami ducha światło poznania chwały Bożej, która jest na obliczu 

Chrystusowym (2. Koryntian 4,6) – ci wszyscy, niezależnie od tego, 

kim są i gdzie się znajdują, należą do pierwszej grupy – są dziećmi 

światłości i synami dnia. Natomiast wszyscy inni, którzy z natury znaj-

dują się pogrążeni głęboko w ciemności, ślepocie i niewierze, którzy 

nie wpuścili jeszcze do swego serca promieni słońca sprawiedliwo-

ści, są jeszcze otoczeni gęstą, nieprzeniknioną ciemnością strasznej, 

duchowej nocy. Są dziećmi ciemności, synami nocy.

Drogi Czytelniku! Zatrzymaj się na chwilę i w obecności Tego, 

który bada serca, zadaj sobie szczerze to pytanie: Do której z tych 

dwóch grup należysz? Nie ma wątpliwości, że Twoje miejsce znajduje 

się w jednej z nich. Możesz być ubogi, pogardzany i niewykształcony, 

ale jeżeli łaska Boża stworzyła więź, która łączy Cię nierozerwalnie 

z Synem Bożym – światłością świata – to możesz być pewny, że jesteś 

naprawdę synem dnia i już niedługo będziesz świecił na zawsze niczym 

gwiazda w niebiańskiej wspaniałości, tam w wieczności, gdzie słoń-

cem i centrum wszystkiego będzie nieustannie Baranek jakby zabity. 

Nie jest to Twoja własna zasługa. Jest to wynik doskonałego planu 

Boga i Jego działania w Twoim sercu – Boga, który w swej niepojętej 

łasce i miłości podarował Ci w Jezusie światło i życie, radość i pokój. 



– 17 –

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię...

Jeżeli jednak nie poznałeś jeszcze świętego, uzdrawiającego działania 

i wpływu Bożego światła i Twoje oczy nie zostały jeszcze otworzone, 

aby dojrzeć w Synu Bożym jakiekolwiek piękno, to wiedz, że nawet 

jeśli masz nieprzeciętną inteligencję i zgłębiłeś wszelkie skarby filo-

zofii i ludzkiej mądrości, a Twoje imię nosi wszelkie naukowe stopnie 

i tytuły, jakie tylko można zdobyć na uniwersytetach i akademiach, to 

i tak jesteś synem nocy, zgubionym dzieckiem ciemności. I jeżeli śmierć 

zaskoczy Cię w Twoim obecnym stanie, znajdziesz się w ramionach 

przerażającej ciemności nigdy niekończącej się wiecznej nocy. Dla-

tego nie czytaj ani strony dalej, dopóki nie znajdziesz zadowalającej 

i kojącej odpowiedzi na to ponaglające pytanie.

Ciała niebieskie

Następnym punktem, który chciałbym omówić, jest stworzenie 

świateł: 

Potem rzekł Bóg: Niech powstaną światła na sklepieniu 

niebios, aby oddzielały dzień od nocy i były znakami dla 

oznaczania pór, dni i lat! Niech będą światłami na sklepie-

niu niebios, aby świecić nad ziemią! I tak się stało. I uczy-

nił Bóg dwa wielkie światła: większe światło, aby rządziło 

dniem, i mniejsze światło, aby rządziło nocą, oraz gwiazdy 

(1. Mojżeszowa 1,14-16).

Słońce jest wielkim centrum, skupiskiem światła i centrum Układu 

Słonecznego w ogóle. Dookoła niego krążą mniejsze ciała niebieskie, 

odbierając od niego światło. Stąd też słusznie może być postrzegane 



– 18 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

jako pasujący, odpowiedni obraz Tego, który wzejdzie jako słońce 

sprawiedliwości ze zbawieniem u swych skrzydeł (Malachiasza 3,20), aby 

rozradować serca tych, którzy się boją Pana. Niemniej jednak praw-

dziwe piękno i trafność tego obrazu może znać jedynie ten, który po 

nieprzespanej, długiej nocy czuwania ujrzał wschodzące słońce, roz-

praszające ciemność i rozświetlające niebo od wschodu. Mgła i mrok 

ustępują miejsca powracającemu światłu, które zdaje się witane 

przez całe stworzenie. Tak też będzie, gdy kiedyś naprawdę pojawi 

się Słońce sprawiedliwości. Cienie nocy pójdą w niepamięć i całe 

stworzenie radować się będzie wzejściem bezchmurnego poranka, 

nastaniem jasnego, pełnego blasku, niekończącego się dnia chwały.

Księżyc, ciemny przecież sam w sobie, odbija nieustannie światło 

słoneczne. Gdy słońce znika za horyzontem, na niebie pojawia się 

księżyc, aby rzucać na pogrążony w ciemności świat przechwycone 

od słońca promienie1. Gdy widoczny jest w ciągu dnia, rzuca jedynie 

blade światło – jest to nieunikniony skutek obecności wyższego, 

mocniejszego blasku. Nierzadko jednak oddziaływanie Ziemi przy-

ćmiewa poprzez chmury i mgłę jego srebrzyste światło, zakrywając 

je przed ograniczonym ludzkim wzrokiem.

Tak jak słońce stanowi piękny i odpowiedni obraz Chrystusa, 

tak księżyc przypomina nam w godny uwagi sposób Kościół (lub 

Zgromadzenie2). Chrystus, źródło jego światła, zakryty jest przed 

1	 Warto zauważyć, że księżyc oglądany przez teleskop wygląda na opustoszałą ruinę 
zdewastowanej natury.

2	 Wyrażenie Kościół używane w polskich tłumaczeniach Biblii, oznacza to samo, 
co Zgromadzenie Boże. Obydwa są tłumaczeniem greckiego słowa ekklesia, które 
oznacza ogół wszystkich nowozrodzonych wierzących czasu łaski; w Biblii wystę-
puje np. w następujących miejscach: Ewangelia wg Mateusza 16,18; 1. Koryntian 
15,9; Efezjan 5,25-29; 1. Tymoteusza 3,15 (przyp. redakcji). 



– 19 –

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię...

naturalnym okiem. Świat Go nie widzi, ale Zgromadzenie ogląda 

Go oczyma wiary i odpowiedzialne jest za to, aby odbijać promienie 

Jego cudownego światła na pogrążony w ciemności świat. Kościół 

Boży stwarza światu możliwość, aby dowiedział się czegoś o Chry-

stusie. Apostoł Paweł mówi: 

Wy jesteście listem naszym, napisanym w sercach naszych, 

znanym i czytanym przez wszystkich ludzi; wiadomo przecież, 

że jesteście listem Chrystusowym (2. Koryntian 3,2-3). 

Cóż za odpowiedzialna pozycja! Z jaką powagą powinien Kościół 

nieustannie czuwać, odrzucając zdecydowanie wszystko, co mogłoby 

zakłócić odbicie niebiańskiego światła Chrystusa! W jakiż to sposób 

miałby odbijać to promienne światło? – Przez to, że pozwoli, aby 

oświecało go ono w swym niezmąconym blasku. Gdyby Kościół 

Boży kroczył wyłącznie w świetle Chrystusa, to byłby z pewnością 

nieustannym odzwierciedleniem Jego światła, co zachowałoby go 

(tj. Kościół) na jedynym właściwym mu stanowisku. Księżyc nie ma 

własnego światła. Tak samo rzecz się ma z Kościołem. Nie jest on 

powołany, aby zajmować centralne miejsce na scenie tego świata, 

ku któremu skierowane są spojrzenia wszystkich ludzi. Nie, jego 

jedyną powinnością jest odbijanie światła, które odbiera. Zobo-

wiązany jest, aby w świętej pilności i gorliwości badać dokładnie 

drogę, którą kroczył Jezus Chrystus i przez energię mieszkającego 

w nim Ducha Świętego podążać za Nim tą drogą. Niestety świat 

z jego mgłami i chmurami wkrada się tak często pomiędzy księ-

życ (Kościół) a słońce (Chrystusa), zakrywając to cudowne światło 

przed jego wzrokiem i plamiąc ów „list”. Jakże często tak niewiele 



– 20 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

cnót i cech Chrystusowych widocznych jest w tych, którzy nazy-

wają się Jego imieniem. W niektórych sytuacjach ich zachowanie, 

zamiast przejawiać podobieństwo stanowi raczej upokarzające prze-

ciwieństwo do Jego postępowania. Zadajmy sobie więcej trudu, aby 

z modlitwą w sercu przyglądać się temu Jedynemu, abyśmy byli 

zdolni przedstawiać wierniejszy Jego obraz! 

Gwiazdy są odległymi światłami. Świecą w innych obszarach 

wszechświata i nie znajdują się w bezpośrednim związku z naszym 

systemem słonecznym. Jesteśmy w stanie dojrzeć jedynie ich migo-

tanie. Apostoł Paweł pisał, że gwiazda od gwiazdy różni się jasnością 

(1. Koryntian 15,41). Prawda ta znajdzie również odzwierciedlenie 

w nadchodzącym królestwie Syna. On sam będzie świecił żywym, 

wiecznym blaskiem, natomiast Jego ciało, Kościół, rzucał będzie Jego 

promienie na swe otoczenie, podczas gdy pojedynczy wierzący pro-

mienieć będą każdy w sferze, którą sędzia sprawiedliwy przydzieli 

im jako zapłatę za wierną służbę podczas długiej i ciemnej nocy 

Jego nieobecności. Ta myśl powinna nas zachęcać, abyśmy dokła-

dali wszelkich starań, by coraz bardziej upodabniać się do naszego 

nieobecnego Pana (Łukasza 19,12-19).

Mąż i żona – Chrystus i Kościół

Przyjrzawszy się światłom, rozjaśniającym sklepienie niebios, 

zwróćmy się ku niższym sferom stworzenia. Zgodnie z zarządze-

niem Bożym morze i ziemia roić się miały od wszelkiego rodzaju 

istot żywych. Tym samym dochodzimy do miejsca, jakie Bóg 

przeznaczył człowiekowi jako stojącemu ponad wszelkim dzie-

łem wychodzącym z rąk Boga. Gdy już wszystko zostało uporząd-



– 21 –

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię...

kowane i znalazło się na swoim miejscu zgodnie z Jego myślą, 

stworzenie potrzebowało „głowy”. 

Uczyńmy człowieka na obraz nasz, podobnego do nas i niech 

panuje nad rybami morskimi i nad ptactwem niebios, i nad 

bydłem, i nad całą ziemią, i nad wszelkim płazem pełzającym 

po ziemi. I stworzył Bóg człowieka na obraz swój. Na obraz 

Boga stworzył go. Jako mężczyznę i niewiastę stworzył ich. 

I błogosławił im Bóg, i rzekł do nich Bóg: Rozradzajcie się 

i rozmnażajcie się, i napełniajcie ziemię, i czyńcie ją sobie pod-

daną; panujcie nad rybami morskimi i nad ptactwem niebios, 

i nad wszelkimi zwierzętami, które się poruszają po ziemi! 

(1. Mojżeszowa 1,26-28). 

Warto zwrócić uwagę na występujące po sobie charakterystyczne 

wyrażenia stworzył go i stworzył ich. Co prawda dopiero w następ-

nym rozdziale znajdujemy szczegółową relację stworzenia kobiety, 

niemniej jednak już tu, w pierwszym rozdziale, widzimy, jak Bóg ich 

błogosławi, dając im wspólne miejsce w sprawowaniu rządów nad 

ziemią. Wszelkie niższe szczeble stworzenia zostają poddane ich 

zjednoczonemu panowaniu. Ewa otrzymała w Adamie wszystkie 

swoje błogosławieństwa oraz wysoką godność. Chociaż, patrząc 

z chronologicznego punktu widzenia, w scenie, jaką oglądamy 

w pierwszym rozdziale, nie została jeszcze powołana do bytu, to 

jednak w zamyśle Boga była już wtedy postrzegana jako nieodłączna 

część mężczyzny: Płód ciała mego widziały oczy twoje; w księgi twoje 

wszystkie członki moje wpisane są, i dni, w których kształtowane były, 

gdy jeszcze żadnego z nich nie było (BG, Psalm 139,16). 



– 22 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Dokładnie tak samo ma się sprawa z Kościołem, oblubienicą dru-

giego człowieka3. Już od wieczności widziana była w Chrystusie, jego 

Głowie, jak czytamy w Liście do Efezjan 1,4: W nim bowiem wybrał nas 

przed założeniem świata, abyśmy byli święci i nienaganni przed obliczem 

jego. Zanim jeszcze którykolwiek z członków Zgromadzenia urodził 

się, Bóg przeznaczył już każdego z nich, by stał się podobny do obrazu 

Jego Syna (Rzymian 8,29). Zgodnie z planami Boga Kościół jest nie-

odzowny jako dopełnienie tego Człowieka – tajemnicy. Dlatego też 

jest powołany, aby być pełnią tego, który sam wszystko we wszystkim 

wypełnia (Efezjan 1,23). Cóż za cudowny, niedościgle wzniosły tytuł! – 

Zawiera w sobie niepojętą godność, znaczenie i chwałę Kościoła. 

Dalece rozpowszechniona jest skłonność, by za jedyny cel odkupie-

nia postrzegać błogosławieństwo, pewność oraz bezpieczeństwo, jakie 

stają się osobistym udziałem każdego nawróconego człowieka. Jakże 

ograniczone i niepełne jest takie wyobrażenie o zbawieniu! Nie ulega 

najmniejszej wątpliwości, że każdy z nas został postawiony z osobna 

na pewnym, niezachwianym gruncie. Niemniej jednak jest to najmniej 

znaczący aspekt odkupienia, gdyż chwała samego Chrystusa oraz 

egzystencja Kościoła stanowią jego nieodrodną część, a jest to fakt 

dalece wznioślejszy. Jeżeli zapewnienia Pisma Świętego uprawniają 

mnie, abym postrzegał siebie jako cząstkę czegoś, czego nieodzownie 

potrzebuje Chrystus i bez czego nie może się obejść, to z pewnością 

nie powinienem ani chwili dłużej wątpić w zaspokojenie wszelkich 

moich osobistych potrzeb odnośnie do wieczności i czasu teraźniej-

szego. A czyż Kościół nie jest niezbędny dla Chrystusa? Bez wątpienia. 

Sam Bóg powiedział: Niedobrze jest człowiekowi, gdy jest sam. Uczynię 

mu pomoc odpowiednią dla niego (1. Mojżeszowa 2,18) oraz: 

3	 tj. Jezusa Chrystusa; patrz 1. Koryntian 15 (przyp. redakcji)



– 23 –

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię...

Bo nie mężczyzna jest z kobiety, ale kobieta z mężczyzny. Albo-

wiem mężczyzna nie jest stworzony ze względu na kobietę, ale 

kobieta ze względu na mężczyznę. Dlatego kobieta powinna 

mieć na głowie oznakę uległości ze względu na aniołów. 

Zresztą, w Panu kobieta jest równie ważna dla mężczyzny, 

jak mężczyzna dla kobiety. Albowiem jak kobieta jest z męż-

czyzny, tak też mężczyzna przez kobietę, a wszystko jest z Boga 

(1. Koryntian 11,8-12). 

Tak, jak bez Ewy stworzenie miałoby niewypełnioną lukę, 

tak też bez Kościoła, oblubienicy Chrystusa, istniałaby luka 

w nowym stworzeniu.

Przyjrzyjmy się nieco bliżej temu, w jaki sposób Ewa została 

powołana do bytu. Musimy przy tym wybiec nieco wprzód i sięgnąć 

do kolejnego rozdziału. W całym stworzeniu nie znaleziono odpo-

wiedniej pomocy dla Adama. Bóg musiał zesłać na niego głęboki 

sen i dopiero wtedy z jego własnego ciała, z niego samego, została 

utworzona odpowiednia dla niego towarzyszka, która miała dzielić 

jego błogosławieństwa i wraz z nim sprawować rządy: 

Wtedy zesłał Pan Bóg głęboki sen na człowieka, tak że zasnął. 

Potem wyjął jedno z jego żeber i wypełnił ciałem to miejsce. 

A z żebra, które wyjął z człowieka, ukształtował4 Pan Bóg 

kobietę i przyprowadził ją do człowieka. Wtedy rzekł człowiek: 

4	 Hebrajskie słowo, przetłumaczone tutaj ukształtował, oddane jest w Septuagincie 
słowem okodomesen. Ciekawym jest fakt, że użyte w Liście do Efezjan 2,20 i 22 
słowo zbudowany, odnoszące się do Kościoła, jest tłumaczeniem tego samego 
greckiego wyrazu (przyp. aut.)



– 24 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Ta dopiero jest kością z kości moich i ciałem z ciała mojego. 

Będzie się nazywała mężatką, gdyż z męża została wzięta 

(1. Mojżeszowa 2,21-23).

Jeśli tedy rozważamy Adama i Ewę jako obraz Chrystusa i Kościoła, 

na co samo Pismo daje nam przyzwolenie, zauważymy, że śmierć 

Chrystusa, zobrazowana w śnie Adama, musiała być faktem doko-

nanym, zanim powstał Kościół – choć w zamyśle Bożym istniał 

już od wieczności i wybrany był przed założeniem świata. Istnieje 

wielka różnica pomiędzy zakrytym od wieków planem Boga a jego 

objawieniem oraz wypełnieniem. Zanim zamysł Boga odnośnie do 

Kościoła został urzeczywistniony, Jego Syn musiał zostać odrzucony 

i ukrzyżowany. Musiał również zająć ponownie swe miejsce w nie-

biańskiej chwale i zesłać Ducha Świętego, by ochrzcił wszystkich 

wierzących w to jedno duchowe ciało. Nie oznacza to oczywiście 

wcale, że dusze pojedynczych wierzących nie zostały ożywione z ich 

martwego w grzechach i upadkach stanu i zbawione jeszcze przed 

śmiercią Chrystusa. Z pewnością takie przypadki miały miejsce. Adam 

i wiele tysięcy innych wierzących Starego Testamentu żyjących po 

nim zostali zbawieni przez wiarę, na podstawie ofiary Chrystusa, sta-

nowiącej jedyną podstawę przebłagania grzechów i pokoju z Bogiem, 

choć wówczas ofiara ta nie była jeszcze wcale dokonana. Niemniej 

jednak nie powinniśmy nigdy zapominać, że zbawienie pojedynczych 

dusz a utworzenie Kościoła przez Ducha Świętego to dwie zupełnie 

odrębne rzeczy. Niestety, różnicy tej nie poświęca się wystarczająco 

uwagi i nawet tam, gdzie broni się jej w doktrynie, można znaleźć 

w praktyce jedynie niewiele rezultatów wynikających ze zrozumie-

nia tej bardzo ważnej i zasadniczej prawdy. Niepowtarzalne miejsce 



– 25 –

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię...

Kościoła, jego stanowisko, jego absolutnie szczególna relacja z dru-

gim człowiekiem z nieba, jego wyjątkowe przywileje i nadana mu 

godność – wszystko to, gdyby tylko zostało właściwie zrozumiane 

i przyjęte dzięki mocy Ducha Świętego przez jego członków – przy-

niosłoby z pewnością obfity, miły owoc (porównaj Efezjan 5,23-32).

Rozważając roztaczający się przed nami obraz, możemy wyobra-

zić sobie choć trochę, jakie konsekwencje przyniosłoby ze sobą wła-

ściwe zrozumienie stanowiska Kościoła. Ileż miłości winna była Ewa 

Adamowi! Jakiej bliskości zażywała! Jakże zażyła była ich społecz-

ność! Jakiż przywilej posiadała, mogąc uczestniczyć we wszelkich 

przemyśleniach i mogąc znać wszystkie myśli tego, który jako głowa 

postawiony był nad całym stworzeniem! W całej swej godności, 

wspaniałości i chwale stanowiła z nim nierozerwalną jedność. On 

nie panował nad nią, lecz z nią. On sam był panem całego stworze-

nia, a ona była z nim jedno – w nim widziana i w nim pobłogosła-

wiona. To ze względu na niego została powołana do bytu. Najpierw 

został stworzony mężczyzna, a dopiero potem z niego niewiasta. 

W Psalmie 8. znajdujemy piękny opis człowieka, którego Bóg 

postawił nad wszelkim dziełem swoich rąk: 

Gdy oglądam niebo twoje, dzieło palców twoich, Księżyc 

i gwiazdy, które Ty ustanowiłeś: Czymże jest człowiek, że 

o nim pamiętasz, lub syn człowieczy, że go nawiedzasz? Uczy-

niłeś go niewiele mniejszym od Boga, chwałą i dostojeństwem 

uwieńczyłeś go. Dałeś mu panowanie nad dziełami rąk swoich, 

wszystko złożyłeś pod stopy jego: owce i wszelkie bydło, nadto 

zwierzęta polne, ptactwo niebieskie i ryby morskie, cokolwiek 

ciągnie szlakami mórz (Psalm 8,4-9). 



– 26 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Tutaj zaprezentowany zostaje człowiek bez jakiejkolwiek 

wzmianki o kobiecie. Jest to jak najbardziej słuszne, gdyż niewiasta 

widziana jest w nim.

Na żadnym miejscu Starego Testamentu nie znajdujemy bez-

pośredniego objawienia tajemnicy Kościoła. Apostoł Paweł mówi 

wyraźnie i jednoznacznie: Nie była znana synom ludzkim w daw-

nych pokoleniach, a teraz została przez Ducha objawiona jego świę-

tym apostołom i prorokom (Nowego Testamentu; Efezjan 3,5). Z tego 

też powodu w Psalmie 8. oglądamy jedynie mężczyznę, ale wiemy 

dobrze, że mężczyzna i kobieta widziani są w tym jednym wyra-

zie człowiek. Prawda ta znajdzie swoje zadziwiające odzwierciedle-

nie w czasie przyszłym, kiedy to prawdziwy człowiek, Pan z nieba, 

zajmie swoje miejsce na tronie i w ścisłej społeczności ze swoją 

umiłowaną oblubienicą, Kościołem, sprawować będzie rządy nad 

odnowionym stworzeniem. Kościół, który wyszedł żywy z grobu 

Chrystusa, jest częścią z jego ciała i z kości jego. Pan Jezus jako Głowa, 

a Kościół jako ciało, tworzą razem jednego człowieka, o którym 

czytamy w Liście do Efezjan: Aż dojdziemy wszyscy razem do jedności 

wiary i pełnego poznania Syna Bożego, do człowieka doskonałego, do 

miary wielkości według pełni Chrystusa (BT, Efezjan 4,13). Ponieważ 

Kościół stanowi część Chrystusa, w wieczności zajmować będzie 

szczególne, jedynie mu przeznaczone miejsce. Żadna inna istota nie 

była tak blisko Adama, jak Ewa, gdyż żadna oprócz niej nie była jego 

najprawdziwszą cząstką. Tak samo Kościół w przyszłej wspaniałości 

zajmować będzie najbliższe miejsce u boku Chrystusa.

Jednak nie tylko to, czym Kościół będzie w przyszłości, ale i samo 

to, czym jest obecnie, wywołuje nasz głęboki podziw. Dzisiaj jest 

on świątynią, w której mieszka sam Bóg. Jeśli taka jest teraźniejsza 



– 27 –

Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię...

i przyszła godność Kościoła, którego część stanowimy z łaski Bożej, 

to z pewnością przystoi nam święte życie i postępowanie, uległe 

Jemu i Jego woli i odłączone od wszelkiego zła. 

Oby Duch Święty zechciał użyć tych świętych prawd, by z wielką 

mocą wywrzeć głębokie, trwałe wrażenie w naszych sercach, by 

nasze poczucie odpowiedzialności mogło się pogłębić, byśmy przez 

godne zachowanie sprostali w praktyce naszemu wzniosłemu 

powołaniu: 

Aby Bóg Pana naszego Jezusa Chrystusa, Ojciec chwały, dał 

wam Ducha mądrości i objawienia ku poznaniu jego, i oświe-

cił oczy serca waszego, abyście wiedzieli, jaka jest nadzieja, 

do której was powołał, i jakie bogactwo chwały jest udziałem 

świętych w dziedzictwie jego, i jak nadzwyczajna jest wiel-

kość mocy jego wobec nas, którzy wierzymy dzięki działaniu 

przemożnej siły jego, jaką okazał w Chrystusie, gdy wzbudził 

go z martwych i posadził po prawicy swojej w niebie ponad 

wszelką nadziemską władzą i zwierzchnością, i mocą, i pano-

waniem, i wszelkim imieniem, jakie może być wymienione, 

nie tylko w tym wieku, ale i w przyszłym; i wszystko poddał 

pod nogi jego, a jego samego ustanowił ponad wszystkim 

Głową Kościoła, który jest ciałem jego, pełnią tego, który sam 

wszystko we wszystkim wypełnia (Efezjan 1,18-23).





– 29 –

ROZDZIAŁ 2

SIÓDMY DZIEŃ STWORZENIA

Sabat

Rozdział 2. wskazuje na dwie bardzo ważne rzeczy – na dzień siódmy 

oraz na ów szczególny strumień, wypływający z ogrodu. Zwłaszcza 

siódmy dzień tygodnia zasługuje na szczególną uwagę. 

Z pewnością niewiele jest takich kwestii, które byłyby tak dalece 

niezrozumiane i wywoływałyby tyle kontrowersji co nauka o saba-

cie. Co więcej, nie ma ku temu najmniejszego powodu, ponieważ 

temat ten jest jasno i wyraźnie wytłumaczony w Słowie. Konkret-

nym nakazem święcenia sabatu zajmiemy się, jeśli Pan pozwoli, przy 

rozważaniu 2. Księgi Mojżeszowej. W tym rozdziale nic nie czytamy 

o takim przykazaniu. Znajdujemy tylko krótką wzmiankę o tym, że 

Bóg odpoczął dnia siódmego. Czytamy: 

Tak zostały ukończone niebo i ziemia oraz cały ich zastęp. 

I ukończył Bóg w siódmym dniu dzieło swoje, które uczy-

nił, i odpoczął dnia siódmego od wszelkiego dzieła, które 

uczynił. I pobłogosławił Bóg dzień siódmy, i poświęcił go, 

bo w nim odpoczął od wszelkiego dzieła swego, którego Bóg 

dokonał w stworzeniu (1. Mojżeszowa 2,1-3). 



– 30 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Znajdujemy tutaj niezobowiązujące w żaden sposób stwier-

dzenie, że Bóg dnia siódmego zaznał spokoju i odpoczynku, gdyż 

wszystko, co miało związek ze stworzeniem, zostało dokończone 

i zamknięte. Nie było już więcej pracy – Bóg zakończył swoje dzieło. 

Wszystko było dokończone, bardzo dobre – dokładnie takie, jakim 

wyszło spod Jego ręki – On sam zaś spoczął w owocach swej pracy. 

Gwiazdy poranne chórem radośnie się odezwały i okrzyk wydali wszyscy 

synowie Boży (Joba 38,7). Dzieło stworzenia zostało dokonane – Bóg 

obchodził sabat.

Taki jest też prawdziwy charakter tego dnia. Był to jedyny sabat, 

o którym na podstawie przekazów Pisma możemy powiedzieć z całą 

pewnością, że obchodził go Bóg. Później czytamy o danym przez 

Boga człowiekowi nakazie czczenia sabatu i widzimy, że zlekceważył 

on całkowicie to zarządzenie, przy czym nigdzie nie znajdujemy po 

raz kolejny: I odpoczął Bóg. Raczej wręcz przeciwnie: Mój Ojciec aż 

dotąd działa i ja działam (Jana 5,17). Dokładnie rzecz biorąc, sabat 

mógł być obchodzony tylko wtedy, gdy nie było pracy, zatem jedynie 

w nieskażonym stworzeniu, w którym nie było grzechu i wywołanej 

nim nędzy. Bóg nie może odpoczywać w obecności grzechu i jedno 

spojrzenie dookoła wystarczy nam, byśmy się przekonali, że w obec-

nym stanie stworzenia nie ma mowy o odpoczynku Boga. Ciernie 

i osty – tysiące upokarzających owoców wzdychającego stworzenia 

pokazują nam aż nader wyraźnie, że teraz Bóg musi działać, a nie 

odpoczywać. Czyż miałby odpoczywać wpośród gęstwiny cierniów 

i skarłowaciałych krzewów? Czyż miałby odpoczywać, nie zważa-

jąc na westchnienia i łzy, trud i troski, choroby i śmierć oraz winę 

skażonego świata? Czyż miałby spocząć i nie zważając zupełnie na 

zaistniałe okoliczności, obchodzić jakby nigdy nic dzień sabatu?



– 31 –

Siódmy dzień stworzenia

Pismo Święte poucza nas jednoznacznie, że poza tym jedynym, 

opisanym w 2. rozdziale 1. Księgi Mojżeszowej, Bóg nie obchodził 

dotychczas ani jednego sabatu. Siódmy dzień, żaden inny, był wyzna-

czonym dniem sabatu. Świadczył o zakończeniu dzieła stworzenia. 

Dzieło to zostało zepsute, spoczynek sabatu boleśnie przerwany – 

od momentu upadku w grzech Bóg nieustannie działa. 

Również i Chrystus nie zaznał sabatu podczas swego ziemskiego 

życia. Dokonał swego dzieła, ale gdzie spędził sabat? – W grobie. 

Pan Jezus, Bóg objawiony w ciele, Pan sabatu, stwórca nieba i ziemi, 

Ten, który wszystko podtrzymuje słowem swej mocy, spędził siódmy 

dzień w grobie! Czyż fakt ten nie ma nam coś do powiedzenia? Czyż 

Syn Boży mógłby spoczywać siódmego dnia w grobie, gdyby dzień 

ten miałby rzeczywiście być obchodzony w odpoczywaniu i pokoju 

w pełnej świadomości tego, że wszelkie dzieło Boże zostało zakoń-

czone i że wszystko jest w najlepszym porządku? Niemożliwe! Nie 

potrzebujemy więcej dowodów na niedorzeczność obchodzenia 

sabatu jak właśnie ten, który znajdujemy w grobie Jezusa. Człowiek 

jest upadłym, skażonym, obarczonym winą stworzeniem. Znalazłszy 

się na szczycie swojej zgubnej ścieżki, ukrzyżował Pana chwały i gdy 

Jego śmierć stała się faktem dokonanym, olbrzymim kamieniem 

zasunął wejście do grobowca, aby odebrać Mu wszelką szansę jego 

opuszczenia. I co takiego czynił człowiek, gdy Syn Boży spoczywał 

w grobie? – Obchodził sabat! Cóż za wstrząsająca myśl! Chrystus leży 

w grobie, aby przywrócić złamany i podeptany sabat, człowiek zaś 

próbuje dotrzymać nakazu jego przestrzegania, jak gdyby nigdy nic 

się nie stało. Doprawdy, był to sabat człowieka, nie Boga. Był to sabat 

bez Chrystusa i dlatego obchodzenie sabatu obecnie to tylko pusta, 

pozbawiona wszelkiej treści i wartości martwa, religijna forma. 



– 32 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Pierwszy dzień tygodnia

Może ktoś zaoponuje: „Dzień się co prawda zmienił, ale zasady 

pozostały te same”. Niemniej jednak samo Pismo nie dostarcza 

nam choćby najmniejszego powodu, żeby tak myśleć. Albo może 

istnieje jakaś Boża wypowiedź potwierdzająca tego rodzaju myśle-

nie? – Rzecz w tym, że nie. Wręcz przeciwnie – Nowy Testament 

starannie rozróżnia pomiędzy sabatem a pierwszym dniem tygo-

dnia. Pozwólcie, że przytoczę jedno miejsce: A po szabacie, o świcie 

pierwszego dnia tygodnia, przyszła Maria Magdalena i druga Maria, 

aby obejrzeć grób (Mateusza 28,1). Nie czytamy, aby dzień siódmy 

został zamieniony na pierwszy, albo przesunięty na któryś z póź-

niejszych dni tygodnia. Pierwszy dzień tygodnia nie jest modyfikacją 

sabatu, lecz zupełnie nowym dniem. Jest to pierwszy dzień zupełnie 

nowej epoki, a nie ostatni dzień starej. Siódmy dzień znajduje się 

w ścisłym związku z tą ziemią i ziemskim odpocznieniem, podczas 

gdy pierwszy dzień tygodnia wprowadza nas w obszar niebios i jego 

odpocznienia. 

Ta różnica ma istotne znaczenie. Jeśli obchodzę siódmy dzień 

tygodnia, stawiam siebie na pozycji ziemskiego człowieka, ponie-

waż dzień ten wyraża odpocznienie ziemi, stan spoczynku stwo-

rzenia. Jeżeli jednak przez pouczenia Słowa Bożego i mieszkającego 

we mnie Ducha Świętego zrozumiem znaczenie pierwszego dnia 

tygodnia, natychmiast otworzą się moje oczy na jego bezpośredni 

związek z nowym niebiańskim porządkiem, którego wieczny fun-

dament stanowią śmierć i zmartwychwstanie Chrystusa. Siódmy 

dzień należał do Izraela i tej ziemi, dzień pierwszy jest własnością 

Kościoła i nieba. Izrael miał nakaz przestrzegania i czczenia dnia 

siódmego, podczas gdy Kościół ma wzniosły przywilej, by radować 



– 33 –

Siódmy dzień stworzenia

się pierwszym dniem tygodnia i błogosławieństwami, jakie ze sobą 

niesie. Dzień siódmy stanowił swoisty test moralnego stanu Izraela, 

dzień pierwszy stanowi dowód wiecznego przyjęcia Kościoła przez 

Boga. Sabat pokazywał, do czego był zdolny Izrael i co ziemski lud 

Boży potrafił uczynić dla Boga. Niedziela ujawnia, co Bóg uczynił 

dla nas, swego niebiańskiego ludu.

Dzień Pański

Nie da się przecenić wartości i znaczenia dnia Pańskiego, jak nie-

dziela nazwana jest w 1. rozdziale Księgi Objawienia i 1. Liście do 

Koryntian 11,20. Ponieważ jest to dzień, w którym Chrystus powstał 

z martwych, nie podkreśla faktu zakończenia dzieła stworzenia, lecz 

cudowny, wspaniały tryumf: dzieło odkupienia. Obchodzenia pierw-

szego dnia tygodnia i przestrzegania jego charakteru nie powinniśmy 

nigdy traktować jako mającego nas zniewolić zobowiązania i narzu-

conego na chrześcijanina nieznośnego jarzma. Nie, obchodzenie 

tego cudownego dnia jest szczególną radością chrześcijanina. Dla-

tego też czytamy, że to właśnie ten dzień pierwsi chrześcijanie prefe-

rowali jako odpowiedni do zejść na łamanie chleba. W początkowym 

okresie istnienia Kościoła różnica pomiędzy sabatem a niedzielą była 

pieczołowicie zachowywana. Żydzi obchodzili sabat, schodząc się 

w synagogach, by czytać zakon i proroków. Chrześcijanie obchodzili 

pierwszy dzień tygodnia, zgromadzając się na łamanie chleba. Nie 

ma takiego miejsca w Piśmie, które nazywałoby pierwszy dzień tygo-

dnia sabatem. Natomiast istnieje wiele dowodów na zupełnie różny, 

wręcz przeciwstawny charakter obu tych dni.



– 34 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Przyszłe odpocznienie

Nie powinniśmy jednak nigdy tracić z oczu tej ważnej prawdy, że 

w przyszłości sabat będzie obchodzony w Izraelu i w całym stwo-

rzeniu: A zatem pozostaje odpoczynek szabatu dla ludu Bożego (BT, 

Hebrajczyków 4,9). Gdy syn Abrahama, syn Dawida, Syn Człowieczy, 

zajmie należne Mu miejsce rządów nad całą ziemią, wtedy zaświta 

cudowny sabat, odpocznienie i spokój, które nie zostaną już zakłó-

cone przez grzech. Dzisiaj jednak jest On wciąż jeszcze odrzucony 

i wszyscy, którzy Go znają i miłują, powołani są, by zająć wraz z Nim 

Jego miejsce odrzucenia. Są wzywani, aby wyjść poza obóz, znosząc 

pohańbienie Jego (Hebrajczyków 13,13). Gdyby ziemia mogła świę-

tować sabat, nie mogłoby być mowy o pohańbieniu.

Przyjrzyjmy się teraz nieco bliżej związkowi sabatu z wypływającą 

z Edenu rzeką. Tkwi w nim wiele ukrytego piękna. Po raz pierwszy 

słyszymy o rzece Bożej, która wymieniona jest tutaj w powiązaniu 

z odpocznieniem Boga. Gdy Bóg spoczął po dokonanym przez sie-

bie dziele, całe stworzenie odczuło błogosławieństwo i orzeźwie-

nie tego odpoczynku. Bóg nie mógłby obchodzić sabatu, nie dając 

ziemi odczuć jego świętego wpływu. Niestety, strumienie tryska-

jące z Edenu, miejsca ziemskiego odpocznienia, wkrótce zostały 

zatamowane przez brutalność grzechu, zakłócając błogi stan spo-

czynku stworzenia.

Strumień Boży

Bogu niech będzie chwała! Grzech nie wyznaczył wcale kresu dzia-

łania Boga, lecz raczej stworzył nowy obszar dla Jego działalno-

ści i gdzie tylko widoczny jest działający Bóg, tam dają odczuć się 



– 35 –

Siódmy dzień stworzenia

również tryskające strumienie rzeki. Gdy Bóg silną dłonią i wycią-

gniętym ramieniem prowadził swój wykupiony lud przez pustynię, 

widzimy płynący strumień – co prawda nie z Edenu, lecz z uderzo-

nej skały: trafny obraz podstawy, w oparciu o którą wolna, suwe-

renna łaska Boża odpowiada na potrzeby grzesznika. Tutaj mamy 

do czynienia z odkupieniem, a nie jedynie ze stworzeniem. A skałą 

tą był Chrystus – Chrystus uderzony, aby sprostać potrzebom swego 

ludu. Uderzona skała powiązana była z miejscem Pana w przybytku. 

W powiązaniu tym tkwi niebywałe piękno. Bóg mieszka między 

dywanami, Izrael natomiast pije z uderzonej skały – jakiż słodki 

język dla każdego otwartego ucha i każdego obrzezanego serca 

(2. Mojżeszowa 17,6)!

Gdy prześledzimy dalej historię dróg Bożych, znajdziemy inny 

strumień i inną rzekę, płynące innym korytem: 

A w ostatnim, wielkim dniu święta stanął Jezus i głośno zawo-

łał: Jeśli kto pragnie, niech przyjdzie do mnie i pije. Kto wierzy 

we mnie, jak powiada Pismo, z wnętrza jego popłyną rzeki 

wody żywej (Jana 7,37-38). 

Tutaj widzimy strumień tryskający z innego źródła i płynący 

innym korytem. Choć w pewnym sensie źródło pozostało to samo – 

jest nim nadal sam Bóg – to jednak tutaj Bóg daje się poznać na 

podstawie nowej relacji oraz na podstawie nowej, nieznanej dotąd 

zasady. W wyżej przytoczonym wierszu Pan Jezus w duchu zajął 

miejsce poza obowiązującym dotychczas porządkiem i przedsta-

wił siebie jako źródło rzeki wody żywej, wierzącego natomiast jako 

kanał, którym ów strumień płynie. Niegdyś Eden jako źródło zaopa-



– 36 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

trzenia całej ziemi miał za zadanie wypuszczać z siebie użyźnia-

jące, orzeźwiające strumienie. W pustyni uderzona skała stała się 

źródłem zaopatrzenia dla spragnionych Izraelitów. Tak więc teraz 

każdy, kto wierzy w Jezusa, jest dłużnikiem i „zaopatrzeniem” swego 

otoczenia. Ma pozwolić, aby od niego obficie spływały na otaczają-

cych go ludzi rzeki wody żywej. 

Chrześcijanin powinien postrzegać siebie samego jako kanał, 

przez który obfita łaska Chrystusa chce wylać się na potrzebujący 

pomocy świat, i im szczodrzej ją rozdaje, tym więcej też otrzyma. 

Jeden daje hojnie, lecz jeszcze więcej zyskuje; inny nadmiernie skąpi i staje 

się tylko uboższy (Przypowieści Salomona 11,24). Dla wierzącego jest 

to święty przywilej, ale jednocześnie poważna odpowiedzialność. 

Jest powołany, aby być świadkiem i żywym przedstawieniem łaski 

Tego, w którego wierzy.

Im głębiej wierzący pojmie znaczenie tego przywileju, tym bar-

dziej będzie w stanie sprostać swojej odpowiedzialności. Jeżeli kar-

mienie się Chrystusem jest zwyczajem, którego nie zaniedbuje, to 

samoistnie i mimowolnie będzie Jego odbiciem, odzwierciedleniem 

Jego usposobienia. Im częściej Duch Święty kieruje oko chrześcija-

nina na Jezusa, tym bardziej jego serce wypełnione będzie godną 

uwielbienia osobą naszego Pana i tym bardziej całe jego życie i cha-

rakter będą jednoznacznym świadectwem o Jego niepojętej łasce. 

Wiara jest mocą służby, mocą świadectwa i mocą uwielbienia. Jeżeli 

nie żyjemy w wierze w Syna Bożego, który nas umiłował i wydał samego 

siebie za nas, to nie będziemy w stanie być ani efektywnymi słu-

gami, wiernymi świadkami ani przynosić Bogu autentycznej czci. 

Możemy dużo mówić, ale to nie oznacza jeszcze świadectwa dla 



– 37 –

Siódmy dzień stworzenia

imienia Chrystusa. Możemy przejawiać wielką pobożność i oddanie, 

ale to nie jest jeszcze prawdziwe duchowe uwielbienie.

Po raz ostatni spotykamy się z rzeką Bożą w ostatnim rozdziale 

Księgi Objawienia: I pokazał mi rzekę wody żywota, czystą jak krysz-

tał, wypływającą z tronu Boga i Baranka (Objawienie 22,1). Jest rzeka, 

której nurty rozweselają miasto Boże, Przybytek święty Najwyższego 

(Psalm 46,5). Woda tej rzeki nie może zostać w żaden sposób zmą-

cona, a kanał, którym płynie, nigdy nie zostanie zniszczony. Tron 

Boży jest wyrazem wiecznej trwałości. Obecność Baranka pokazuje 

nam, że tron ten został ustanowiony na podstawie dokonanego 

odkupienia. Nie jest to tron Boży w stworzeniu lub w czasie Jego 

niebezpośrednich rządów w tym świecie, lecz w sferze odkupienia. 

Patrząc na Baranka, rozpoznaję więź, jaka łączy Go trwale ze mną, 

grzesznikiem. Tron Boży sam w sobie musiałby wywołać u mnie 

przerażenie, ale gdy Bóg objawia się w osobie Baranka, w naszych 

sercach może zagościć radość, a w sumieniach pokój. 

Krew Baranka oczyszcza nasze sumienia od każdej plamy grze-

chu i pozwala nam ze śmiałością przebywać w obecności świętości, 

która nie może znieść grzechu. Na krzyżu wszystkim sprawiedli-

wym żądaniom Bożej świętości stało się zadość. Im więcej pojmuję 

świętość Boga, tym bardziej cenić będę krzyż. Im więcej cenię sobie 

tę świętość, tym większe w moich oczach będzie dokonane na 

tym krzyżu dzieło. Łaska króluje przez sprawiedliwość ku żywotowi 

wiecznemu przez Jezusa Chrystusa, Pana naszego (BG, Rzymian 5,21). 

Dlatego psalmista wzywa świętych, aby ofiarowali dziękczynienie 

Bogu na myśl o Jego świętości. Jest to kosztowny owoc doskonałego 

odkupienia. Zanim chrześcijanin będzie w stanie wysławiać Boga 



– 38 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

i dziękować Mu na myśl o Jego świętości, musi spojrzeć na nią przez 

wiarę jako ten, który przez krzyż otrzymał życie.

Śmierć a życie

Skoro rozważyliśmy już krótko obrazowe znaczenie rzeki od 1. Księgi 

Mojżeszowej po Księgę Objawienia, zwróćmy na chwilę nasze spoj-

rzenie ku stanowisku, jakie Adam zajmował w Edenie. Uprzednio 

widzieliśmy go jako obraz wskazujący na Chrystusa. Nie powinni-

śmy jednak postrzegać Adama wyłącznie jako trafny obraz drugiego 

człowieka z nieba, lecz również z perspektywy jego osobistej odpo-

wiedzialności. Wpośród wspaniałego stworzenia Pan Bóg5 usta-

nowił specjalne świadectwo o swojej istocie, świętości i prawdzie. 

Świadectwo to służyło jednocześnie za egzamin dla człowieka, test 

lojalności stworzenia wobec Stwórcy. Świadczyło ono o prawdzie 

zaistnienia śmierci wpośród życia: Gdy tylko zjesz z niego, na pewno 

umrzesz. Jaki poważny i uroczysty, ale jakże konieczny głos! Życie 

5	 W drugim rozdziale zamiast używanego w pierwszym określenia Bóg znajdu-
jemy nagle Pan Bóg. Różnica ta jest istotna. Gdy Bóg podjął działanie względem 
człowieka, przyjął tytuł Pana Boga (Elohim Jahwe). Zanim człowiek pojawi się na 
scenie, wyrażenie Pan nie jest używane. Chciałbym pokazać trzy miejsca spośród 
wielu, w których różnica ta jest klarownie widoczna. A te, co weszły jako samiec 
i samica, z wszelkiego ciała weszły, jak mu rozkazał Bóg (Elohim). I zamknął Pan 
(Jahwe) za nim (1. Mojżeszowa 7,16). Bóg (Elohim) zamierzał zniszczyć świat, który 
stworzył, ale to Pan (Jahwe) zatroszczył się o człowieka, który posiadał z Nim 
żywą relację. Dalej czytamy w 1. Samuela 17,46-47: ...i dowie się cała ziemia, że 
Izrael ma Boga. I dowie się całe to zgromadzenie, że […] wspomaga Pan. Cała ziemia 
miała odczuć obecność Elohima, podczas gdy Izrael miał przyglądać się czynom 
Jahwe, z którym był związany. W 2. Kronik 18,31 (BG) czytamy: ale zawołał Jozafat, 
a Pan go ratował; i odwrócił ich Bóg od niego. Pan (Jahwe) zatroszczył się o swego 
nieszczęśliwego sługę, ale to Bóg (Elohim) działał w sercach nieobrzezanych 
Syryjczyków, aby od niego odstąpili (przyp. aut.). 



– 39 –

Siódmy dzień stworzenia

Adama zostało uzależnione od jego posłuszeństwa. Więzią, która 

łączyła go z Bogiem, było posłuszeństwo, opierające się na zaufaniu 

do Tego, który nadał mu jego wysoką godność, zaufaniu pokłada-

nym w Jego prawdomówności i miłości. Autentyczność i moc tej 

prawdy zobaczymy bliżej w kolejnym rozdziale.

Chciałbym tutaj zwrócić uwagę na kontrast istniejący pomiędzy 

świadectwem ustanowionym w Edenie a tym, które obowiązuje 

dzisiaj. Wówczas, gdy kwitnące życie było wszędzie widoczne, Bóg 

mówił o śmierci, a dzisiaj, gdy wszystko napiętnowane jest przez 

panoszącą się śmierć, Bóg mówi o życiu. Wówczas słowa Boga 

brzmiały: Gdy tylko zjesz z niego, na pewno umrzesz. Dzisiaj ten sam 

Bóg mówi: Wierz i żyj! Tak, jak w Edenie wróg starał się odebrać 

wiarygodność zarządzeniu Boga odnośnie do skutków przekrocze-

nia Jego przykazania, dzisiaj dąży do tego, aby odebrać skuteczność 

obietnic Bożych dotyczących skutków wiary w prawdę ewangelii. 

Gdy Bóg powiedział: Gdy tylko zjesz z niego, na pewno umrzesz, wąż 

dodał: Z pewnością nie umrzecie. A gdy dzisiaj Słowo Boże zapewnia, 

że kto wierzy w Syna, ma żywot wieczny (Jana 3,36), ten sam chytry 

wąż stara się przekonać ludzi, że nie osiągną życia wiecznego ani 

nawet nie powinni o nim myśleć, zanim nie uczynią i nie wypróbują 

wszystkiego, co jest w ich mocy, aby je osiągnąć. 

Jeżeli należysz do tych, którzy nie uwierzyli jeszcze sercem świa-

dectwu Bożemu, to chciałbym prosić Cię usilnie, abyś postawił głos 

Pana ponad syk węża: 

Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam, kto słucha słowa mego 

i wierzy temu, który mnie posłał, ma żywot wieczny i nie stanie 

przed sądem, lecz przeszedł z śmierci do żywota (Jana 5,24).





– 41 –

ROZDZIAŁ 3

UPADEK W GRZECH  
I JEGO NASTĘPSTWA

Fragment ten stanowi całkowite rozwiązanie dotychczasowej sceny. 

Jest bogaty w ważne pouczenia oraz zasady i jako taki stanowi tę 

część Słowa Bożego, na którą powołuje się wielu, pragnąc słusznie 

wykazać zepsucie człowieka i podarowany przez Boga środek zba-

wienia. Wąż występuje tutaj ze swoim zuchwałym pytaniem odno-

śnie do klarownego zarządzenia Bożego. Pytanie to jest wzorcem 

i swoistym prototypem wszystkich stawianych od tamtego pamięt-

nego dnia pytań ludzi, którzy niestety aż za bardzo przysłużyli się 

wężowi i jego sprawie w tym świecie. Takie zwodnicze pytania ode-

przeć można pewnie jedynie przez nieograniczony autorytet i Boski 

majestat Pisma Świętego. 

Oszustwo węża

Czy rzeczywiście Bóg powiedział: Nie ze wszystkich drzew ogrodu wolno 

wam jeść? (1. Mojżeszowa 3,1). Tak brzmiało podstępne pytanie sza-

tana i gdyby Słowo Boże mieszkało obficie w sercu Ewy, jej odpo-

wiedź byłaby zdecydowana. Jedyna słuszna droga, na której możemy 



– 42 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

we właściwy sposób stawić czoła chytrym pytaniom i podszeptom 

szatana, polega na tym, że potraktujemy je natychmiast jako pocho-

dzące od tego, który jest ojcem kłamstwa (Jana 8,44) i odeprzemy 

za pomocą Słowa Bożego. Gdy damy im choćby na chwilę przy-

stęp do naszego serca, tracimy natychmiast siłę, w której jesteśmy 

w stanie udzielić na nie słusznej odpowiedzi. Diabeł prowadził 

swoją nieprzejrzystą grę. Nie powiedział: „Jestem diabłem, wro-

giem Bożym i przyszedłem, aby Go oczernić, a was zniszczyć”. To 

nie byłoby podobne do chytrego węża. Mimo to swoim pytaniem, 

dzięki któremu udało mu się zasiać wątpliwości w sercach stwo-

rzeń Bożych, osiągnął dokładnie ten sam cel. Jeśli wiedząc, że Bóg 

jasno coś powiedział, daję posłuch pytaniu: Czy rzeczywiście Bóg tak 

powiedział?, jest to dowód zaistniałej w moim sercu niewiary, co 

świadczy równocześnie o mojej całkowitej niezdolności, aby stawić 

czoła szatanowi. Sposób, w jaki Ewa udzieliła odpowiedzi, udo-

wodnił jasno i wyraźnie, że wpuściła już podstępne pytanie węża 

do swojego serca. Zamiast uchwycić się klarownych słów Boga jako 

jedynej skutecznej broni, w udzielonej szatanowi odpowiedzi dodała 

swoje własne.

Obojętne, czy dodaję cośkolwiek do Słowa Bożego, czy też 

ujmuję – oba przypadki udowadniają, że Słowo to ani nie mieszka 

w moim sercu, ani też nie kieruje moim sumieniem. Człowiek, który 

znajduje swą radość w posłuszeństwie, będącym jego pokarmem 

i napojem, który żyje każdym słowem wychodzącym z ust Pana, 

z pewnością zna Jego Słowo i zważa na nie. Niemożliwe jest, aby 

był wobec niego obojętnym. W stoczonej z szatanem walce (czytaj 

Mateusza 4,1-11; Łukasza 4,1-13) Pan Jezus przytaczał Słowo z całą 

dokładnością, ponieważ żył nim i cenił je o wiele wyżej niż pokarm, 



– 43 –

Upadek w grzech i jego następstwa

którego potrzebował dla swojego fizycznego ciała. Nie mógł zacyto-

wać go niewłaściwie ani też błędnie zastosować. Nie tak było z Ewą, 

która dodała swoje własne słowa do tych, które wypowiedział Bóg. 

Jego przykazanie brzmiało prosto: Nie wolno ci jeść. W ustach Ewy 

brzmiało ono: Nie wolno ci jeść ani się go dotykać. To były słowa 

Ewy, a nie słowa Boga. Bóg nie wspomniał nic o dotykaniu. Tak 

więc przeinaczenie słów Boga pokazało wyraźnie, że Ewa opuściła 

grunt szczerego zaufania pokładanego w świętym Słowie Bożym 

i podporządkowania się jego autorytetowi. Według słowa ust twoich 

chroniłem się drogi okrutnika (BG, Psalm 17,4). 

Autorytet Słowa Bożego

Nie ma nic bardziej interesującego, jak przyglądanie się temu 

niezwykle ważnemu faktowi, że Słowo Boże i wymagane wobec 

niego bezwarunkowe posłuszeństwo jest stawiane we wszystkich 

księgach Pisma Świętego na pierwszym miejscu. Jesteśmy winni 

mu posłuszeństwo z prostego powodu – jest to Słowo Boga. My 

zajmujemy miejsce stworzenia – On jest Stwórcą. Ma prawo, aby 

wymagać od nas posłuszeństwa. Niewiara może nazywać pod-

porządkowanie się jego autorytetowi „ślepym posłuszeństwem”, 

ale chrześcijanin z radością nazywa je mądrym posłuszeństwem, 

którego podstawą jest głęboki wgląd, pełny duchowego rozsądku 

i poczucia słuszności, ponieważ wie, że podmiotem, któremu 

się podporządkowuje, jest Słowo Boże. O człowieku, który nie 

zna Słowa Bożego, można słusznie powiedzieć, że pogrążony jest 

w ciemności i stanie ślepoty, ponieważ jedynym źródłem Bożego 

światła w tym ciemnym świecie jest czyste i wieczne Słowo Boże. 



– 44 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Wszystko, co potrzebujemy wiedzieć, to tylko fakt, że przema-

wiającym jest Bóg. To przekonanie wynosi posłuszeństwo do 

wzniosłej rangi najmądrzejszego postępowania. Gdy dusza unosi 

się ku Bogu, dosięga tym samym źródła najwyższego autorytetu. 

Żaden człowiek ani też żadna ludzka organizacja nie mogą rościć 

sobie prawa do wymagania posłuszeństwa dla swoich zarządzeń 

i słów, podając za grunt swych roszczeń fakt, że to on (ona) jest 

ich autorem. Posłużę się przykładem: gdy np. jakaś organizacja czy 

społeczność kościelna żąda posłuszeństwa wobec swych własnych 

przepisów i ordynansów, przywłaszcza sobie tym samym przywilej 

Boga i każdy, kto chyli przed nią głowę w wyrazie pokornej uległo-

ści, dopuszcza się rabunku i zawłaszczenia wyłącznych praw Boga. 

Społeczność taka stoi tym samym pomiędzy Bogiem a sumieniem, 

a któż może czynić bezkarnie coś podobnego? Gdy Bóg przemawia, 

człowiek ma obowiązek słuchać. Niewiara podaje w wątpliwość, 

czy Bóg w ogóle mówił. Z kolei rzekoma wiara, stawia ludzki auto-

rytet pomiędzy sumieniem a tym, co mówił Bóg – w obu tych przy-

padkach zamykamy Słowu Bożemu możliwość działania wobec 

nas. W konsekwencji pozbawiamy się błogosławieństw wynikają-

cych z posłuszeństwa.

Żaden akt posłuszeństwa nie pozostaje bez błogosławieństwa, 

ale gdy tylko się ociągamy, dajemy wrogowi przewagę, którą wyko-

rzysta on z całą pewnością, aby oddalać nas krok po kroku od 

Boga. Rozważany przez nas rozdział dostarcza nam smutnych ku 

temu dowodów. Zaraz po pytaniu: Czy Bóg rzeczywiście powiedział?, 

nastąpiło zapewnienie: Na pewno nie umrzecie (1. Mojżeszowa 3,4). 

Dostrzegamy tu pewien schemat: najpierw wróg ośmiela się podać 

w wątpliwość to, że Bóg w ogóle mówił, a w chwilę później bez 



– 45 –

Upadek w grzech i jego następstwa

ogródek zaprzecza Jego słowom. Ten jakże poważny fakt pokazuje 

nam, jak niebezpiecznym jest zapuszczanie się na grząski grunt wąt-

pliwości odnośnie do pełni i autentyczności wypowiedzi Bożych. 

Złagodzony racjonalizm jest blisko spokrewniony z otwartą nie-

wiarą, a od niewiary, która waży się stawać na pozycji sędziego 

względem Słowa Bożego i osądzać jego wypowiedzi, tylko jeden 

mały krok jest do ateizmu, który zaprzecza bez ogródek egzystencji 

Boga. Ewa nie mogłaby przysłuchiwać się spokojnie temu jakże 

bezczelnemu i zuchwałemu wystąpieniu szatana, w którym prze-

ciwstawiał się otwarcie Bogu, negując Jego wyraźne przykazania, 

gdyby nie dopuściła wcześniej do tego, aby obojętność względem 

Jego Słowa zawładnęła jej sercem. Jej niewiara robiła błyskawiczne 

postępy, tak że już wkrótce była w stanie znieść z całym spokojem 

przeciwstawienie się i wyniesienie istoty stworzonej nad Boga, a to 

z prostego powodu – Jego Słowo straciło autorytet nad jej sercem 

i sumieniem. 

Jest to bardzo poważne ostrzeżenie dla wszystkich, którzy znaj-

dują się w niebezpieczeństwie, aby dać się uwikłać w sidła racjona-

lizmu! Nie ma nigdzie prawdziwie bezpiecznego gruntu i pewności 

jak tylko niezachwiana wiara w boską inspirację i nieograniczony 

autorytet całego Pisma Świętego. 

Nie ma nic nowego pod słońcem (Kaznodziei 1,9). Dokładnie to 

samo zło, które sieje dzisiaj spustoszenie w całej Europie, niszcząc 

dogłębnie źródła wszelkich religijnych myśli i uczuć, doprowadziło 

już w ogrodzie Eden do zepsucia serce Ewy. Swój pierwszy krok 

na odstępczej drodze postawiła w momencie, w którym nadsta-

wiła uszu na pytanie: Czy Bóg rzeczywiście powiedział?. Zaraz potem 

wszystko potoczyło się krok po kroku w oczywistym kierunku, aż 



– 46 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

w końcu skłoniła się przed wężem, uznając go za swojego boga oraz 

źródło prawdy. Tak, jest to nader poważna myśl – wąż zajął miejsce 

Boga, a jego kłamstwo wyparło Bożą prawdę. Tak było w przypadku 

pierwszego upadłego człowieka i tak ma się jeszcze i dziś sprawa 

z wszystkimi jego potomkami. W sercu człowieka, który nie narodził 

się na nowo, Słowu Bożemu nie zostawia się nawet małego kącika, 

a ileż miejsca zaprzątają w nim kłamstwo i omamy węża! Wystarczy 

to serce poddać tylko jednej choćby prostej próbie i od razu wyjdzie 

na jaw, że tak jest w rzeczywistości. Dlatego też wypowiedziane 

przez Pana Jezusa do Nikodema słowa: Musicie się na nowo narodzić 

(Jana 3,7) mają tak wielkie znaczenie.

Powątpiewanie w miłość Boga

Niemniej jednak ważne jest, abyśmy zwrócili uwagę na to, w jaki 

sposób wąż usiłował zachwiać zaufaniem Ewy do prawdy Bożej 

i poddać ją mocy napiętnowanego niedowiarstwem rozsądku. Uczy-

nił to prostą metodą, osłabiając jej ufność w miłość Boga poprzez 

wyjaśnienie jej, że przykazanie Boże nie bazowało (rzekomo) na 

miłości. Lecz, podniósł zuchwale swój kłamliwy głos, Bóg wie, że gdy 

tylko zjecie z niego, otworzą się wam oczy i będziecie jak Bóg, znający 

dobro i zło (1. Mojżeszowa 3,5). Innymi słowy, chciał powiedzieć: „Ze 

zjedzeniem owocu wiąże się pewna korzyść, której Bóg chce wam 

odmówić. Dlaczego macie zatem wierzyć jeszcze Jego świadectwu? 

Nie możecie przecież naiwnie darzyć zaufaniem kogoś, kto was naj-

widoczniej wcale nie kocha, bo jeśli Bóg was rzeczywiście miłuje, to, 

powiedzcie sami, dlaczego zabrania wam zażywania radości z tego 

błogosławionego przywileju?”. 



– 47 –

Upadek w grzech i jego następstwa

Ewa byłaby bezpieczna wobec zgubnego wpływu racjonalnych 

wniosków jej krótkowzrocznego rozumu, gdyby spoczywała z dzie-

cięcą wiarą na bezgranicznej dobroci Bożej. Powinna była odeprzeć: 

„Ufam w pełni dobroci Boga i dlatego uważam za niemożliwe, aby 

chciał odmówić mi On czegokolwiek, co miałoby być dla mnie 

z pożytkiem. Gdyby ten owoc był rzeczywiście dla mnie dobry, 

znajdowałabym się już w jego posiadaniu. Zakaz Boga udowadnia 

jasno, że jego spożycie nie przyniesie mi pożytku, ale raczej jedynie 

poważne szkody. Jestem przekonana o prawdomówności i miłości 

Boga i wiem, że ty jesteś okrutnikiem, który chce szkodzić, zatracać 

i niszczyć. Przyszedłeś, aby odciągnąć moje serce od jedynego źródła 

dobroci i prawdy. Idź precz, szatanie!”. Tak powinna była brzmieć jej 

odpowiedź. Ewa dała się obrabować ze skarbu, jaki miała w ufności 

do prawdy i miłości Boga. Tym samym znalazła się na przegranej 

pozycji. Kości zostały rzucone. Wszystko było stracone. Widzimy 

zatem, że w sercu upadłego człowieka jest tak samo niewiele miejsca 

dla miłości Boga, jak i dla Jego prawdy. Sercu ludzkiemu obydwie te 

rzeczy są zupełnie obce i odległe aż do momentu, gdy zostanie uczy-

niony całkowicie nowym stworzeniem przez moc Ducha Świętego 

(czytaj Jana 3,5; Efezjan 2,1-6; Tyt. 3,3-7).

Zostawmy na chwilę kłamstwo szatana, podważające miłość 

oraz prawdę Bożą i zwróćmy naszą uwagę na moment przyjścia 

Pana Jezusa Chrystusa na ziemię. Syn Boży przyszedł jako będący 

na łonie Ojca, aby objawić, kim Bóg jest naprawdę. On był tym 

wiernym świadkiem, składającym wiarygodne świadectwo o isto-

cie Boga (Objawienie 1,5). Prawda objawia Boga, jakim On jest, ale 

prawda ta połączona jest w Jezusie nierozerwalnie z doskonałą łaską. 

Tak więc ku swej niewypowiedzianej radości grzesznik odkrywa, że 



– 48 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

objawienie istoty Boga nie staje się podstawą jego potępienia, lecz 

wiecznego zbawienia.

A to jest żywot wieczny, aby poznali ciebie, jedynego prawdzi-

wego Boga i Jezusa Chrystusa, którego posłałeś (Jana 17,3). 

Nie można poznać Boga, nie mając życia. Utrata poznania Boga 

przyniosła ze sobą nieodwracalną śmierć, natomiast poznanie Jego 

osoby przynosi życie. Fakt ten stawia życie na pozycji czegoś, co jest 

całkowicie poza zasięgiem naszej mocy, jest od nas zupełnie nieza-

leżne, natomiast zależy od tego, kim Bóg jest. Obojętne, jaki stopień 

poznania samego siebie byśmy nie osiągnęli – żadna z wypowiedzi 

Pisma nie pozwala nam przypuszczać, że poznanie to jest życiem 

wiecznym. O ile poznanie Boga i poznanie siebie samego w naszej 

upadłej naturze idą w znacznej mierze ręka w rękę, to jednak życie 

wieczne stoi w bezpośrednim związku z poznaniem istoty Boga, 

a nie upadłej ludzkiej natury. Znać Boga, jakim On jest – to jest 

życie wieczne, natomiast ci, którzy nie znają Boga, [...] którzy nie 

są posłuszni ewangelii Pana naszego Jezusa, poniosą karę: zatracenie 

wieczne, oddalenie od oblicza Pana (2. Tesaloniczan 1,8-9). 

Niezwykle ważne jest, aby zrozumieć, że to właśnie niewiedza 

na temat Boga lub przeciwnie – Jego poznanie – są wyznacznikiem 

rzeczywistego stanu, w jakim znajduje się człowiek i przypieczę-

towują jego wieczny los. Jeśli człowiek jest zły w swoich myślach, 

słowach i czynach, to jest tak tylko dlatego, że nie zna Boga. Gdy 

jest czysty w swych myślach, czysty w mowie, dobrotliwy w postę-

powaniu, to jest to nieodrodnym rezultatem Jego poznania Boga. 

Tak samo ma się sprawa odnośnie do przyszłości. Znać Boga – jest to 



– 49 –

Upadek w grzech i jego następstwa

niezachwiany fundament niekończącej się nigdy radości i wiecznej 

chwały. Nie znać go – oznacza wieczne zatracenie. Tak więc wszystko 

zależy od poznania Boga lub braku tego poznania. Poznanie to oży-

wia duszę, oczyszcza serce, uspokaja sumienie, wzbudza zainte-

resowanie tym, co prawdziwie Boże oraz niebiańskie, uświęcając 

charakter i całą drogę życia. Czy możemy się zatem jeszcze dziwić, 

że było to wielką, sprytnie uknutą intrygą szatana, aby zrabować 

stworzeniu poznanie jedynie prawdziwego Boga? On dopuścił się 

tak niesłychanej zuchwałości, jaką było nadanie słowom Boga fał-

szywego wykładu i podanie w wątpliwość Jego dobroci. Tutaj tkwi 

korzeń wszelkiego nieszczęścia i moralnej tragedii, jaka stała się 

udziałem całej ludzkości. To jest bez znaczenia, jakie formy od tam-

tego czasu przyjmowało zło, jakim kanałem płynęło, w jaką suk-

nię się przyodziewało; wszystko można bowiem sprowadzić do tej 

jednej przyczyny – niewiedza, beznadziejna niewiedza co do Boga 

i Jego cudownej istoty. Wykształcony nauczyciel dobrych obycza-

jów, poważany teolog, dostojnik kościelny, dobroczynny przyjaciel 

ludzi, wszyscy są, jeśli nie znają osobiście Boga, tak samo dalecy od 

życia i prawdziwej świętości, jak celnik i nierządnica. W momen-

cie opuszczenia ojcowskiego domu syn marnotrawny był już tak 

samo wielkim grzesznikiem, oddalonym od ojca, jak wówczas, 

gdy w dalekim kraju pasł świnie (Łukasza 15,13). Tak było również 

i z Ewą. W tej samej chwili, w której wymknęła się z opiekuńczych 

rąk Bożych, w której ustąpiła ze swojego stanowiska bezwarunkowej 

zależności od Niego i Jego Słowa, oddała się pod panowanie zgub-

nego rozsądku, którym szatan posłużył się, aby doprowadzić ją do 

najgłębszego upadku.



– 50 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Trzy pokusy. Jezus Chrystus –  
doskonały zwycięzca i wzorzec.

Szósty wiersz przedstawia trzy zasady: Pożądliwość ciała, pożądliwość 

oczu i pycha życia (1. Jana 2,16). Zgodnie ze świadectwem apostoła 

Jana obejmują one wszystko, co jest na świecie. Gdy tylko Bóg został 

wykluczony, przejęły one ster. Jeśli nie trwamy w szczęśliwej świado-

mości miłości i prawdy, łaski i wierności Bożej, popadamy chcąc nie 

chcąc pod panowanie wyżej wymienionych zasad, które są właściwie 

tylko nieco łagodniejszą nazwą na tyrańskie panowanie szatana. 

Pożądliwość ciała, pożądliwość oczu i pycha życia są dzisiaj tymi 

trzema potężnymi siłami napędowymi, które stanowią instrumenty 

działania szatana. Każdą z nich postawił również Panu Jezusowi 

przed oczy podczas pamiętnego kuszenia na pustyni. Zaczął od 

próby, aby odwieść tego drugiego człowieka6 (1. Koryntian 15,47) od 

pozycji bezwarunkowej zależności od Boga. Powiedz, aby kamienie te 

stały się chlebem (Mateusza 4,3). Próbował zmusić Go do dokonania 

cudu. Następna była oferta królestw świata wraz z ich wspaniało-

ściami, a na koniec, zaprowadziwszy Go na wieżę świątynną, próbo-

wał skłonić do zdobycia sobie uznania i podziwu ludu poprzez akt 

objawiający Jego nadnaturalną moc. Wyraźnym zamiarem, z jakim 

6	 Pismo Święte posługuje się charakterystycznymi pojęciami pierwszy człowiek 
i drugi człowiek. Tematowi temu poświęcony jest 5. rozdział Listu do Rzymian 
oraz 15. rozdział 1. Listu do Koryntian. Pierwszy człowiek to Adam, fizyczny ojciec 
wszystkich ludzi oraz głowa i prekursor grzesznego, upadłego rodu ludzkiego; 
drugim natomiast jest Chrystus – głowa niebiańskiej, zbawionej rodziny, głowa 
i prekursor nowego stworzenia. Ponieważ Jego przyjście jako Zbawiciela, jako 
Tego, który daje grzesznikowi nowe życie, było tak przełomowe, a Jego osoba 
i skutki Jego dzieła tak kontrastujące z tymi grzesznego ojca ludzkości, Adama, 
otrzymał w Słowie Bożym nazwę drugiego człowieka, drugiego jako typ zupełnie 
nowego, nieskażonego stworzenia (przyp. redakcji). 



– 51 –

Upadek w grzech i jego następstwa

nosił się szatan, kusząc Pana, było odwiedzenie Go od stanowiska 

całkowitej zależności od Boga i zupełnego poddania się pod Jego 

Słowo. Jednak wszelkie jego usiłowania spełzły na niczym. Napi-

sano brzmiała odpowiedź, jaką raz po raz powtarzał niestrudzenie 

ten doskonały człowiek – jedyny, który tak naprawdę wiedział, co 

oznacza i na czym polega prawdziwa zależność od Boga. Niech inni 

próbują działać na własną rękę, na swoje własne konto i na swoją 

własną (rzekomą) korzyść. U Niego nie wchodziło to w rachubę. 

Jakiż piękny przykład dla wierzących – doskonały wzorzec, z któ-

rego mogą czerpać we wszystkich okolicznościach życia! Jezus trzy-

mał się Pisma i dlatego zwyciężył. Miecz Ducha stanowił jedyną 

broń, z jaką stał na polu bitwy i dzięki której odniósł doskonałe 

zwycięstwo. W swojej postawie stanowił całkowite przeciwień-

stwo pierwszego Adama. Tamten miał wszystko, co przemawiało za 

Bogiem i na Jego korzyść, a ten wszystko, co zdawało się świadczyć 

przeciwko Niemu. Po jednej stronie dostrzegamy ogród z wszyst-

kimi jego radościami i cudami, a po drugiej pustynię z wszystkimi 

jej brakami i trudami, zaufanie okazane szatanowi w pierwszym 

przypadku i zaufanie złożone w Bogu w drugim; kompletną klęskę 

pierwszego człowieka i najcudowniejsze zwycięstwo drugiego. 

Sumienie

Przyjrzyjmy się teraz nieco bliżej temu, w jakiej mierze i w jaki 

sposób urzeczywistniła się korzyść, która po spożyciu owocu miała 

stać się udziałem pierwszych ludzi, o czym tak gorąco zapewniał 

szatan. Doprowadzi nas to do decydującego punktu, bezpośred-

nio związanego z upadkiem człowieka. Zgodnie z zarządzeniem 



– 52 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Bożym przez upadek człowiek miał mieć coś, czego nie miał wcze-

śniej – mianowicie sumienia, tj. umiejętności rozróżniania dobra 

od zła. Przed upadkiem człowiek nie mógł mieć sumienia. Jakże 

mógłby wiedzieć cośkolwiek na temat zła, skoro ono jeszcze nie 

zaistniało7? Znajdował się w stanie niewiedzy i nieświadomości 

o istnieniu zła. Przez swoje nieposłuszeństwo i idący za nim upa-

dek człowiek otrzymał sumienie. Przy tym ze smutkiem musimy 

odkryć, że działanie tego nowego instrumentu polegało na uczy-

nieniu z człowieka tchórza. Szatan oszukał okrutnie kobietę. 

Powiedział: Otworzą się wam oczy i będziecie jak Bóg, znający dobro 

i zło (1. Mojżeszowa 3,5). Przemilczał tym samym istotną część 

prawdy, nie uświadamiając im, że będą w stanie rozpoznać dobro, 

ale nie będą mieli siły, aby je czynić; że będą rozróżniać zło, nie 

umiejąc go pozostawić. To właśnie ta żałosna próba wzniesienia 

się przez człowieka na wyżyny i domniemanego polepszenia jego 

pozycji zawierała w sobie utratę prawdziwej wzniosłości. Pierwsi 

ludzie zostali zdegradowani do pozycji bezsilnych, ujarzmionych 

przez szatana i znękanych wyrzutami sumienia, bojaźliwych 

stworzeń. I otworzyły się oczy im obojgu (1. Mojżeszowa 3,7). Na 

co? Po co? Tylko po to, aby musieli odkryć swą własną nagość. 

Ich otwartym oczom ukazał się ich prawdziwy stan – nędzny, 

godny pożałowania: I poznali, że są nadzy (1. Mojżeszowa 3,7). 

Jakże smutny był ów owoc drzewa poznania! Nie posiedli nowego 

poznania chwały i wspaniałości Bożej. Nie, pierwszym rezultatem 

ich nieposłusznej dążności do zdobycia poznania było bolesne 

odkrycie, że są nadzy. 

7	 tj. w obszarze istnienia i funkcjonowania człowieka (przyp. redakcji)



– 53 –

Upadek w grzech i jego następstwa

Dobrze jest, abyśmy zrozumieli ukrytą w tych słowach prawdę. 

Jeśli wiemy, jak działa sumienie, rozpoznajemy, że jego moc i pole 

działania są bardzo ograniczone i polegają głównie na tym, że czynią 

z człowieka tchórza. Dzieje się tak, ponieważ sumienie ukazuje mu 

bez jakichkolwiek upiększeń jego rzeczywisty, beznadziejny stan. 

Wielu ludzi łudzi się w tej kwestii, sądząc, że sumienie prowadzi do 

Boga. Czy tak było w przypadku Adama i Ewy? – W żadnym razie. 

Co więcej, mogę zapewnić, że sprawa ta ma się podobnie u każdego 

grzesznika. Jakże mogłoby zresztą być inaczej? Jakże to beznadziejne 

poczucie mojego tragicznego stanu miałoby przywieść mnie kiedy-

kolwiek do Boga, jeżeli nie tylko wtedy, gdy towarzyszy mu wiara 

w to, kim jest Bóg? Raczej wywoła u mnie jedynie uczucie upoka-

rzającego wstydu, strach, wyrzuty sumienia i oskarżanie samego 

siebie. Może również wzbudzić pewną naturalną, ale jakże daremną 

i próżną dążność, aby własnymi siłami uleczyć mój straszny stan. 

Usiłowania te przypominają działanie przesłony – zamiast przybli-

żać nas do Boga, ukrywają jedynie przed Jego pełnym miłości, litości 

i łaski spojrzeniem. 

Kolejnym krokiem Adama i Ewy, który był jednocześnie natu-

ralną konsekwencją rozpoznania ich nagości, była próba zatuszo-

wania jej poprzez własne starania. Tak więc czytamy: Spletli więc 

liście figowe i zrobili sobie przepaski (1. Mojżeszowa 3,7). Wiersz ten 

jest niezwykle ważny, gdyż stawia przed nasze oczy najstarszą 

relację dotyczącą wysiłków człowieka, aby zmienić swój stan przy 

użyciu wynalezionych przez siebie środków. Uważne rozważenie 

tej próby obnaża przed nami prawdziwy charakter ludzkiej religij-

ności, który od tamtego pamiętnego dnia nic a nic się nie zmie-

nił. Po pierwsze widzimy, że usiłowania naprawy upadłego stanu 



– 54 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

człowieka, które nie były tylko wyłączną przypadłością Adama, lecz 

były, są i nadal będą wspólne dla ludzi żyjących o każdym czasie, 

wynikają z rozpoznania jego nagości. Człowiek jest nagi. Nie da się 

zaprzeczyć tej gorzkiej prawdzie i każda ludzka aktywność i podej-

mowane przez człowieka religijne działania są nieodzownym rezul-

tatem jej rozpoznania. Cóż dają takie wysiłki? Zanim będziemy 

w stanie uczynić coś dobrego w oczach Boga, co mogłoby znaleźć 

Jego akceptację i cieszyć się Jego aprobatą, musimy koniecznie wie-

dzieć, że jesteśmy przyodziani i że nasza szata stanowi w oczach 

Boga wystarczające okrycie. 

To właśnie na tym polega różnica pomiędzy prawdziwym chrze-

ścijaństwem a ludzką religijnością. Fundamentem prawdziwego 

chrześcijaństwa jest fakt, że to Bóg przyodział człowieka. To on 

jest punktem wyjściowym chrześcijanina. Czysto ludzka religijność 

bierze swój początek w nagim stanie człowieka i jest w każdym 

calu przesiąknięta daremnym staraniem przyodziania się na wła-

sną rękę, przy użyciu własnych środków. Wszystko, co czyni praw-

dziwy chrześcijanin, czyni dlatego, że jest przyodziany. Natomiast 

wszystko, co czyni zewnętrznie religijny człowiek, czyni po to, aby 

się przyodziać. Na tym polega ta olbrzymia i jakże zasadnicza róż-

nica. Im więcej badamy ducha ludzkiej religii we wszelkich jej prze-

jawach, tym wyraźniej widzimy, jakże dalece bezradna jest w kwestii 

nagości człowieka i jakże niezdolna, aby poprawić jego kondycję lub 

choćby zmienić skutecznie jego przeświadczenie co do jego stanu, 

darując mu ukojenie i ulgę. Może ona wystarczyć na pewien ogra-

niczony czas i zadowolić dopóty, dopóki na horyzoncie nie pojawi 

się śmierć i groźba sprawiedliwego sądu Bożego. Jednak gdy tylko 

człowiek spojrzy w oczy poważnej rzeczywistości śmierci i sądu, 



– 55 –

Upadek w grzech i jego następstwa

musi odczuć, że jego religijność nie ma żadnej wartości i że nie może 

stanąć z nią ufnie przed trybunałem świętego Boga. 

Gdy tylko Adam usłyszał w ogrodzie Eden wołanie Boga, zląkł się, 

gdyż był nagi, jak sam to wyznał. Tak, był nagi – i to pomimo prze-

paski splecionej z liści figowych, którą się opasał. Najwyraźniej to 

liche przykrycie nie było w stanie uspokoić nawet jego własnego 

sumienia. Gdyby miał prawdziwie Boży pokój sumienia, nie bałby 

się, bo, jak wiemy: Jeżeli nas serce nie oskarża, możemy śmiało sta-

nąć przed Bogiem (1. Jana 3,21). Przystańmy na chwilę nad tą ważną 

prawdą. Jeżeli nawet skażone grzechem i tym samym nie zawsze 

miarodajne sumienie człowieka nie jest w stanie odnaleźć pokoju 

w jego „szlachetnych”, religijnych usiłowaniach i uczynkach, to jakże 

miałyby one zadowolić świętość Bożą?! Przepaska Adama nie była 

w oczach Boga wystarczającym okryciem, a nagim nie mógł przeby-

wać w Jego obecności. Dlatego też uciekł, aby się ukryć. Takim jest 

i było zawsze działanie sumienia. Każe ono człowiekowi ukryć się 

przed Bogiem. W ogóle wszystko, co oferuje i stawia do dyspozycji 

człowiekowi jego religijność, jest jedynie środkiem wspomagającym 

jego ucieczkę przed Bogiem. Jakże nędzna, jakże godna pożałowania 

jest taka protekcja, skoro człowiek musi i tak stanąć kiedyś przed 

Bogiem (porównaj Hebrajczyków 9,27). I jakże wstrząśnięty, prze-

rażony i nieszczęśliwy musi być, gdy nie ma nic ponad tę dręczącą 

świadomość swojego stanu! Do tego wszystkiego brakuje doprawdy 

tylko piekła, aby dopełniło obrazu nędzy i beznadziejności położenia 

człowieka, który czuje, że musi stanąć przed Bogiem i wie, że jest na 

to spotkanie zupełnie nieprzygotowany. 

Gdyby Adam rozpoznał doskonałą miłość Boga, nie bałby się, 

bo w miłości nie ma bojaźni, wszak doskonała miłość usuwa bojaźń, 



– 56 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

gdyż bojaźń drży przed karą; kto się więc boi, nie jest doskonały 

w miłości (1. Jana 4,18). Adam nie miał o niej pojęcia, gdyż dał wiarę 

kłamstwu szatana. Myślał, że Bóg jest wszystkim innym, ale na 

pewno nie miłością i dlatego udanie się do Boga i szukanie schro-

nienia w Jego obecności było ostatnią myślą, jaka tylko mogła 

mu przyjść do głowy. W życiu Adama zaistniał grzech, a Bóg nie 

może mieć z grzechem nic do czynienia. Dopóki grzech ciąży na 

czyimś sumieniu, uczucie oddalenia od Boga musi dawać o sobie 

znać. Twoje oczy są zbyt czyste, aby mogły patrzeć na zło, nie możesz 

spoglądać na bezprawie (Habakuka 1,13). Świętość i grzech nie 

mogą przebywać razem pod jednym dachem. Grzech musi być 

osądzony przez Boga. 

Gdzie jesteś?

Bogu niech będzie chwała! Istnieje jeszcze coś ponad upokarza-

jącą świadomość tego, kim jestem. Jest to objawienie Boga. Kim 

Bóg jest i jaki jest, wyszło na światło dzienne właśnie przez upadek 

człowieka. Bóg nie objawił w stworzeniu pełni swej istoty. Pokazał 

w nim swoją wiekuistą moc i bóstwo (Rzymian 1,20), ale nie odkrył 

wszystkich tajemnic swojej natury i charakteru. Dlatego też szatan 

popełnił straszny błąd, przychodząc, aby zaingerować w stworzenie 

Boga. Przyczynił się do swojej tragicznej klęski. Jego okrucieństwo 

obróciło się z całą mocą przeciwko niemu, spadając miażdżącym 

ciężarem na jego głowę i każąc mu na zawsze ponosić konsekwen-

cje jego zuchwałości. Kłamstwo szatana otworzyło jedynie drogę, 

na której Bóg mógł odsłonić pełnię swej wzniosłej, tajemnej istoty, 

której dotychczas uchylił jedynie rąbek. Stworzenie nigdy nie 



– 57 –

Upadek w grzech i jego następstwa

mogłoby objawić pełni tego, kim jest Bóg. W Nim kryją się o wiele 

bogatsze głębie i skarby niż jedynie moc i mądrość. W Nim jest 

miłość, litościwość, świętość, sprawiedliwość, czułość, wrażliwość, 

cierpliwość. Gdzież cechy takie mogłyby lepiej wyjść na jaw jak nie 

właśnie w smutnym świecie grzeszników? Bóg przyszedł najpierw 

jako Stwórca. Potem zaś, gdy wąż ośmielił się wnieść do stworze-

nia swój wkład, przyszedł jako Bóg – Zbawiciel. Unaoczniają nam 

to poważne słowa, które Pan Bóg wypowiedział po upadku czło-

wieka. Lecz Pan Bóg zawołał na Adama i rzekł do niego: Gdzie jesteś? 

(1. Mojżeszowa 3,9). Pytanie to dowodzi dwóch rzeczy. Po pierwsze, 

że człowiek był zgubiony; po drugie, że Bóg zstąpił, aby go szukać. 

Udowodniło ono winę człowieka i łaskę Boga. Gdzie jesteś? – Jakaż 

niedościgła wierność i łaska! 

Człowiek zbłądził i był zgubiony, ale Bóg przyszedł, aby go szu-

kać, wyprowadzić z jego nędznej kryjówki, aby w radosnej ufności 

wiary mógł znaleźć w Nim bezpieczne miejsce schronienia. Jakaż 

to była łaska! Akt stworzenia człowieka z prochu ziemi dowodził 

ogromnej mocy Boga, ale szukanie go w jego zgubionym, nędznym 

stanie było dowodem Bożej niedościgłej łaski. Któż jest w sta-

nie wyrazić słowami to wszystko, co zawiera się w myśli, że Bóg 

jest szukającym Bogiem? Bóg nie może patrzeć na błądzącego bez 

orientacji grzesznika. Cóż takiego mógł znaleźć w człowieku, co 

miałoby zachęcić Go do szukania tej marnej istoty? To samo, 

co pasterz widzi w zgubionej owcy i co ojciec widział w swym 

marnotrawnym synu (czytaj Łukasza 15). Po prostu – grzesznik 

stanowi w oczach Boga niepojętą wartość. Dlaczego? – Dowiemy 

się tego w wieczności. 



– 58 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Człowiek przed Bogiem

Jak odpowiedział grzesznik na to przejawiające wierność i łaskę 

pytanie Boga? Jego odpowiedź unaocznia jedynie, jakże głębokie 

i bezdenne było to zło, w które się pogrążył. 

A on odpowiedział: Usłyszałem szelest twój w ogrodzie i zlą-

kłem się, gdyż jestem nagi, dlatego się skryłem. Wtedy rzekł 

Bóg: Kto ci powiedział, że jesteś nagi? Czy jadłeś z drzewa, 

z którego zakazałem ci jeść? Na to rzekł Adam: Kobieta, którą 

mi dałeś, aby była ze mną, dała mi z tego drzewa i jadłem 

(w. 10-12). 

Człowiek obarczył samego Boga winą za swój upadek. Przypisał 

go okolicznościom, w jakich postawił go Bóg, a tym samym w nie-

bezpośredni sposób – samemu Bogu. Upadły człowiek zawsze tak 

postępuje. Obwinia wszystko i wszystkich, tylko nie samego siebie. 

Natomiast w przypadku, gdzie zaistnieje choćby odrobina szczero-

ści, zauważamy dokładne przeciwieństwo takiego zachowania. „Czy 

to nie ja jestem tym, który zgrzeszył?” – zapyta prawdziwie pokorna 

dusza. Gdyby Adam znał siebie samego, jego reakcja byłaby zupełnie 

inna! On nie znał ani siebie samego, ani też Boga i to dlatego zrzucił 

ciężar całej winy na Niego, zanim wziął go słusznie na siebie. 

Takie było zatem tragiczne położenie człowieka, który wszystko 

utracił. Swoje wysokie stanowisko, panowanie, godność, szczęście, 

czystość, pokój – wszystko zniknęło bezpowrotnie, odpłynęło gdzieś 

w siną dal. Oto taki stał człowiek – zgubiony, zepsuty, winny grzesz-

nik, który mimo tego śmie jeszcze usprawiedliwiać siebie samego 

i oskarżać zuchwale Boga.



– 59 –

Upadek w grzech i jego następstwa

Człowiek nie tylko oskarża Boga za swój upadek, czyniąc Go 

za niego odpowiedzialnym, lecz przypisuje Mu jeszcze winę za to, 

że nie naprawił jego stanu i nie dokonał jego duchowej odnowy. 

Jakże często słyszy się osoby, które podnoszą swój głos w zuchwałym 

stwierdzeniu, że nie uwierzą, jeśli Bóg nie da im siły do wiary i że nie 

zostaną zbawieni, jeśli nie są wybranymi przed wiekami przez Boga 

obiektami Jego wiecznych zamysłów łaski i miłości.

Prawdą jest, że człowiek nie ma w sobie zdolności dać wiary 

ewangelii, jak tylko przez moc Ducha Świętego. Prawdą jest rów-

nież, że ci, którzy jej wierzą, są obiektami Bożych odwiecznych pla-

nów łaski. Czy odbiera to cośkolwiek z odpowiedzialności, jaką ma 

człowiek, aby uwierzyć prostemu świadectwu Słowa Bożego? – Otóż 

nie! Widzimy raczej, że obecne w sercu ludzkim zło, które rozpa-

noszyło się w nim bez reszty, prowadzi go do odrzucenia pewnego, 

prawdziwego świadectwa Boga i szukania wymówki w odwiecz-

nych zamysłach Boga, które stanowią tą niepojętą, znaną tylko Jemu 

samemu tajemnicę8. Nic to jednak nie pomoże, gdyż w 2. Liście do 

Tesaloniczan 1,8-9 czytamy, że ci, którzy nie są posłuszni ewangelii 

Pana naszego Jezusa, poniosą karę: zatracenie wieczne. 

Ludzie są odpowiedzialni, aby dać wiarę ewangelii i poniosą karę, 

jeśli tego nie uczynią. W zakresie ich odpowiedzialności nie jest 

natomiast wiedza na temat odwiecznych zamysłów Bożych w więk-

szym zakresie, niż zostały one objawione. Dlatego też nie można 

obciążać człowieka winą za niewiedzę na ten temat. Apostoł mógł 

powiedzieć Tesaloniczanom: Wiedząc, bracia umiłowani przez Boga, 

że zostaliście wybrani, gdyż ewangelia zwiastowana wam przez nas, 

8	 Mowa o ludziach, którzy twierdzą, że nie mogą uwierzyć, ponieważ nie wiedzą, 
czy Bóg ich wybrał (przyp. redakcji)



– 60 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

doszła was nie tylko w Słowie, lecz także w mocy i w Duchu Świętym, 

i z wielką siłą przekonania (1. Tesaloniczan 1,4-5). Na takiej właśnie 

drodze dowiadujemy się, czy ktoś jest wybrany, czy też nie. Każ-

dorazowa manifestacja ewangelii w jej mocy i efekty jej działania 

w ludzkich sercach są jasnym dowodem na wybranie Boże.

Nie wątpię jednak ani chwili, że ci, którzy naukę o suwerennym 

wybraniu z łaski obierają za usprawiedliwienie odrzucenia przez 

nich Bożej prawdy, szukają jedynie powodu, dla którego mogliby 

nadal trwać i żyć w grzechu. Nie chcą Boga i Jego obecności i z pew-

nością byliby o wiele bardziej szczerzy, gdyby jasno to powiedzieli, 

zamiast uciekać się do próżnych i głupich wymówek, które nie tylko 

są zupełnie niedorzeczne, ale co więcej – bluźniercze. Wymówka 

taka nie pomoże im nic, gdy nadejdzie dziś jeszcze przyszły, ale już 

bliski dzień sprawiedliwego sądu.

Wracając do sceny w ogrodzie Eden, widzimy Boga, który zaczyna 

się objawiać i odsłaniać zamysły swojej odkupieńczej miłości. W tym 

zawiera się prawdziwa podstawa pokoju i wszelkich błogosławieństw 

człowieka. Dopiero gdy człowiek skończy jednoznacznie z samym 

sobą, Bóg może pokazać, kim jest. Aby Bóg mógł albo zechciał się 

objawić, człowiek musi najpierw gruntownie wysprzątać serce ze 

wszystkich swoich zuchwałych przechwałek, niecnych roszczeń 

i bluźnierczych, racjonalnych wniosków. 

Zauważyliśmy już uprzednio, że sumienie nie jest w stanie 

zaprowadzić człowieka w pokoju i z ufnością w obecność Boga. 

Sumienie Adama skłoniło go do ukrycia się przed Bogiem wśród 

drzew ogrodu. Ujawnienie istoty Boga przywiodło go natomiast 

do Jego obecności. Świadomość tego, kim był, przeraziła go, nato-

miast objawienie tego, kim był Bóg, uspokoiła. Ileż pociechy daje 



– 61 –

Upadek w grzech i jego następstwa

ona obciążonemu sercu! Zbawienie duszy dokonuje się wtedy, gdy 

człowiek pojmie, kim jest Bóg w Jego niepojętej łasce oraz przyjmie 

bezkompromisową prawdę o swoim zgubionym stanie. 

Jest taki punkt, w którym Bóg musi spotkać się z człowiekiem, 

bądź to na gruncie łaski, bądź jako Sędzia. Punkt ten leży tam, gdzie 

obydwaj zostaną objawieni dokładnie takimi, jakimi też rzeczywi-

ście są. Szczęśliwi ci, którzy osiągają ów punkt za życia i spotykają 

się z Bogiem w łasce; biada tym, którzy stają przed Nim jako Sędzią! 

Bóg zajmuje się tym, kim rzeczywiście jesteśmy, nie odstępując ani 

na moment od tego, kim On jest sam w sobie. Na krzyżu widzę Boga 

zniżającego się do głębi ludzkiego upadku. 

To daje doskonały pokój. Jeśli Bóg spotkał mnie w moim aktu-

alnym stanie i sam zapewnił odpowiednie lekarstwo, wszystko jest 

wiecznie rozstrzygnięte. Ale wszyscy, którzy przez wiarę nie widzą 

Boga w dziele Chrystusa na krzyżu, będą musieli spotkać się z Nim 

na Sądzie, kiedy będzie musiał postąpić zgodnie z tym, kim On jest, 

z tymi, jakimi oni są. 

Od momentu, w którym człowiek zauważy swój rzeczywisty 

stan, nie zazna spokoju, dopóki nie zobaczy Boga na krzyżu – od 

tego czasu spoczywa już na zawsze w samym Bogu, który stał się 

dla Niego miejscem najbezpieczniejszego schronienia i ucieczki. 

Bóg – niech imię Jego będzie wysławione! – jest miejscem spoczynku 

i azylu dla każdej wierzącej duszy. Fakt ten stawia wszelkie uczynki 

człowieka i jego sprawiedliwość na należne im miejsce. Ci, któ-

rzy pokładają jeszcze ufność w tych jakże chwiejnych rzeczach, nie 

dojdą do prawdziwego poznania samych siebie. Niemożliwe jest, aby 

ożywione sumienie znalazło spokój w czymkolwiek poza doskonałą 

ofiarą Syna Bożego. Każde usiłowanie osiągnięcia swojej własnej 



– 62 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

sprawiedliwości może wynikać jedynie z całkowitej nieznajomości 

sprawiedliwości Boga. 

1. Mojżeszowa 3,15 odsłania nam cudowną obietnicę Boga, 

zawartą w słowach skierowanych do węża: I ustanowię nieprzyjaźń 

między tobą a kobietą, między twoim potomstwem a jej potomstwem; 

ono zdepcze ci głowę, a ty ukąsisz je w piętę. W świetle Bożego świa-

dectwa o potomku niewiasty, pierwszej zapowiedzi syna Adama, 

(porównaj Łukasza 3,38) wielkiego Zbawiciela – Pana Jezusa Chry-

stusa, człowiek był w stanie rozpoznać bezwartościowość swojej 

przepaski z liści figowych. Popadły w grzech człowiek był całkowicie 

niezdolny do dokonania tego, co teraz musiało zostać uczynione, 

ponieważ grzech musiał zostać zgładzony. Czy człowiek mógł to 

zrobić? Nie, to przez niego grzech wszedł na świat. Głowa węża 

musiała być zdeptana. Czy człowiek mógł to uczynić? Nie, to on stał 

się niewolnikiem węża. Żądania Boga musiały zostać spełnione. Czy 

człowiek mógł to zrobić? Nie, on już je podeptał. Śmierć musiała 

zostać zniesiona. Czy człowiek mógł tego dokonać? Nie, on przez 

grzech wprowadził ją na wszystkich ludzi i nadał jej straszne żądło9. 

Obojętnie, z której strony nie zajmowalibyśmy się tym tematem, 

widzimy zawsze zupełną niemoc grzesznika i, co za tym idzie, głupią 

zuchwałość tych, którzy próbują pomóc Bogu w Jego dziele zbawie-

nia. Tak czynią wszyscy, którzy sądzą, że mogą posiąść zbawienie 

w jakikolwiek inny sposób niż łaską przez wiarę (Efezjan 2,8). 

Adam, będąc pod zbawczym działaniem łaski, zrozumiał, że 

nigdy nie będzie w stanie dokonać tego wszystkiego, co musiało 

9	 Jezus Chrystus był jedynym, który jako bezgrzeszny, doskonale posłuszny czło-
wiek, był w stanie spełnić wszystkie sprawiedliwe roszczenia Boże. On też to 
uczynił. Czyt.: 2. Tymoteusza 1,9-10; Hebrajczyków 2,14 (przyp. redakcji).



– 63 –

Upadek w grzech i jego następstwa

zostać wypełnione dla jego ratunku i zbawienia. Ponieważ dogłębnie 

odczuwał swoją niemoc, Bóg wyszedł naprzeciw jego bezradności, 

dając mu się poznać jako Ten, który sam miał spełnić sprawiedliwe 

żądania swej świętości przez potomka niewiasty, tj. Pana Jezusa 

Chrystusa. Widzimy, że łaskawie przejął tę sprawę w swoje ręce 

i uczynił ją prywatnym rozrachunkiem pomiędzy sobą samym 

a podstępnym wężem. Bo chociaż zarówno wąż, jak i człowiek, mieli 

obaj żąć odtąd gorzkie owoce swoich grzechów, to jednak wąż był 

tym, do którego Bóg zwrócił się w słowach: Ponieważ to uczyniłeś 

(1. Mojżeszowa 3,14). Wąż był źródłem zepsucia i zniszczenia, nato-

miast potomek niewiasty miał stać się źródłem wybawienia. Adam 

przysłuchiwał się tym słowom, uchwycił się ich z wiarą i w mocy 

tej właśnie wiary nadał swojej żonie imię Ewa, gdyż ona była matką 

wszystkich żyjących (1. Mojżeszowa 3,20). Ten krok był cennym 

owocem wiary w objawienie Boga. Patrząc na tę scenę z ludzkiego 

punktu widzenia, można by rzec, że Adam powinien był raczej 

nazwać swą żonę „matką wszystkich śmiertelnych”. Z perspektywy 

wiary była ona matką wszystkich żyjących. Tak działa wiara: A gdy 

uchodziła z niej dusza, bo umierała, nazwała go: Ben-Oni (syn mojej 

nędzy, nieszczęścia), lecz ojciec jego nazwał go Beniamin (syn szczęścia 

lub syn mojej prawicy; 1. Mojżeszowa 35,18). 

Podtrzymująca moc wiary dała Adamowi siłę do udźwignięcia 

strasznych następstw jego czynu. Bóg w swoim miłosierdziu pozwolił 

mu przysłuchiwać się zaadresowanym do węża słowom, zanim zwró-

cił swe ucho ku temu, co Bóg miał mu do powiedzenia. Gdyby tak nie 

było, człowiek musiałby pogrążyć się w bezdennej otchłani rozpaczy. 

Każdorazowe wezwanie do szczerego osądzenia siebie samego, jeżeli 

nie jest połączone z możliwością skierowania spojrzenia na Boga, 



– 64 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

który objawił się na krzyżu dla zbawienia człowieka, prowadzi go 

do rozpaczy. Żaden z potomków upadłego Adama nie byłby w sta-

nie patrzeć prawdzie w oczy, prawdzie o tym, kim jest i co uczynił, 

gdyby nie mógł schronić się pod krzyżem. Dlatego też żaden pro-

mień nadziei nie może przenikać do miejsca, które jest ostatecznym 

działem wszystkich odrzucających Chrystusa. Tam człowiek zobaczy 

swój beznadziejny stan, ale nie będzie mógł już znaleźć schronienia, 

zostaną otwarte oczy, ale już bez możliwości znalezienia schronienia, 

ucieczki i pomocy w Bogu. Wówczas rozpoznanie tego, kim jest Bóg, 

będzie równoznaczne z wiecznym potępieniem, podczas gdy dzisiaj 

oznacza ono wciąż jeszcze wieczną błogość i szczęśliwość. W owym 

dniu świętość Boża obróci się przeciwko straceńcom, podczas gdy 

dzisiaj wszyscy wierzący są powołani, aby się nią radować. Im więcej 

jako człowiek zbawiony rozumiem teraz świętość Boga, tym bardziej 

rozpoznaję niezachwianą pewność mojego stanowiska i bezpieczeń-

stwo, które jest moim bezsprzecznym działem, ale dla tych, którzy 

pójdą na zatracenie, właśnie ta świętość będzie przypieczętowaniem 

ich wiecznej kaźni. Cóż za poważne myśli!

Odzienie ze skóry

Skierujmy nasz wzrok jeszcze na chwilę na fakt, że Bóg uczynił Ada-

mowi i Ewie ubranie. I uczynił Pan Bóg Adamowi i jego żonie odzie-

nie ze skór, i przyodział ich (1. Mojżeszowa 3,21). Tutaj zobrazowana 

jest nam po raz pierwszy jakże ważna nauka o sprawiedliwości 

Bożej. Podarowana przez Boga suknia dlatego była wystarczającym 

okryciem, ponieważ On był tym, który ją podarował i odwrot-

nie – spleciona przez człowieka przepaska dlatego nie stanowiła 



– 65 –

Upadek w grzech i jego następstwa

wystarczającego okrycia jego nagości, ponieważ człowiek był tym, 

który ją wykonał własnymi rękoma. Poza tym przyodziewek Boga 

miał coś, czego brakowało jednoznacznie przepaskom pierwszych 

ludzi – dla jego sporządzenia została przelana krew, a bez przelania 

krwi nie ma odpuszczenia10. Do dzisiaj nic się w tej sprawie nie zmie-

niło. Sprawiedliwość Boża znajduje swój wyraz w krzyżu, podczas 

gdy sprawiedliwość ludzka w splamionych krwią uczynkach jego 

rąk. Gdy Adam został przyodziany w odzienie ze skór zwierzęcych, 

nie mógł powiedzieć: Jestem nagi ani nie miał też powodu, aby się 

ukrywać. Człowiek może czuć się całkowicie uspokojony, gdy przez 

wiarę zrozumie, że to Bóg go przyodział, ale spokój ducha przed 

tym faktem jest wyrazem zuchwałości, głębokiej nieświadomości 

i niewiedzy. Świadomość tego, że suknia, którą noszę i w której 

stanę kiedyś przed Bogiem, została wybrana i uszyta przez Niego 

samego, skrojona według Jego własnych doskonałych wyobrażeń, 

daje mojemu sercu doskonały pokój. Poza nią nie istnieje nic, co 

mogłoby udzielić człowiekowi prawdziwej, niezachwianej pew-

ności i spokoju. 

Bardzo się będę radował z Pana, weselić się będzie moja dusza 

z mojego Boga, gdyż oblókł mnie w szaty zbawienia, przy-

odział mnie płaszczem sprawiedliwości (Izajasza 61,10). 

10	 Stary Testament poucza nas, że we krwi jest życie (3. Mojżeszowa 17,11). Nie ma 
to żadnego nadprzyrodzonego znaczenia, ale symboliczne. W całym Piśmie Świę-
tym napotykamy raz po raz tę prawdę, że jedynie śmierć (której symbolem jest 
krew) zastępcy jest w stanie dokonać przebłagania grzechów popełnionych przez 
człowieka. Najwyraźniej mówią nam o tym liczne ofiary składane w żydostwie za 
czasów zakonu Mojżeszowego, będące obrazem na ofiarę Chrystusa; porównaj 
Hebrajczyków 10,4-10 (przyp. tłum.).



– 66 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

A wszystko to jest z Boga, który nas pojednał z sobą przez 

Chrystusa [...]. On tego, który nie znał grzechu, za nas grze-

chem uczynił, abyśmy w nim stali się sprawiedliwością Bożą 

(2. Koryntian 5,18.21). 

Poza ogrodem

Ostatnie wiersze tego rozdziału bogate są w pouczenia. Bóg nie 

mógł pozwolić człowiekowi, aby w obecnym stanie spożył owoce 

z drzewa życia, gdyż to spowodowałoby stan nigdy niekończącej się 

nędzy w tym świecie. Z drzewa życia jeść można jedynie w świecie 

zmartwychwstania. Żyć na zawsze w tym kruchym szałasie, w ciele 

grzechu, byłoby czymś nie do zniesienia. Dlatego też Bóg wygnał 

człowieka (1. Mojżeszowa 3,24). Wypędził go w świat, który z każdej 

strony obwieszczał mu pożałowania godne rezultaty jego upadku. 

Cheruby i płomień wirującego miecza broniły mu dostępu do drzewa 

życia, podczas gdy cudowna obietnica Boga kierowała jego spoj-

rzenie na śmierć i zmartwychwstanie potomka niewiasty, gdzie po 

drugiej stronie, poza obszarem mocy śmierci, można znaleźć życie.

Tak więc, żyjąc poza Edenem, Adam był szczęśliwszy i bezpiecz-

niejszy, niż gdyby w nim pozostał, ponieważ w Edenie jego życie 

zależało od niego samego, natomiast poza ogrodem Eden od kogoś 

Innego, od obiecanego Chrystusa. I gdy patrzył na cheruby i płomie-

nisty miecz wirujący, mógł wysławiać Tego, który je tam umieścił, 

aby strzegły drogi do drzewa życia, ponieważ Bóg otworzył równo-

cześnie pewniejszą, bezpieczniejszą i lepszą drogę do tego drzewa. 

O ile cheruby i płomień wirującego miecza barykadowały drogę do 

Edenu, to Pan Jezus Chrystus otworzył nową, żywą drogę do miejsca 



– 67 –

Upadek w grzech i jego następstwa

najświętszego. Ja jestem droga i prawda, i żywot, nikt nie przychodzi 

do Ojca, tylko przeze mnie (porównaj Jana 14,6; Hebrajczyków 10,20). 

W mocy tej pewności wierzący kroczy obecnie przez ten przeklęty 

świat, w którym wszędzie widoczne są znamiona grzechu. Przez 

wiarę znalazł swoją drogę do ramion Ojca i może już dzisiaj spoczy-

wać w nich bezpiecznie. Taki człowiek raduje się z błogosławionej 

pewności, że Ten, który go tam zaprowadził, poszedł przed nim 

jako ów wielki Poprzednik, aby wśród tych wielu mieszkań Ojcow-

skiego domu zgotować mu miejsce. Cieszy się na myśl, że jego Pan 

powróci niedługo, aby zabrać go do siebie, do chwały i wspaniałości 

królestwa Ojca. Tak więc wierzący ma już dzisiaj swój dział w łonie, 

domu i królestwie Ojca, a już w bliskiej przyszłości znajdzie w nim 

swoją ojczyznę i zapłatę. 





– 69 –

ROZDZIAŁ 4

KAIN I ABEL

Religijność a wiara

Im więcej rozważa się poszczególne fragmenty 1. Księgi Mojżeszo-

wej, tym silniejsze odnosi się wrażenie, że to właśnie tutaj zawarte są 

wszystkie wielkie prawdy Biblii i streszczona jest historia ludzkości.

Tak więc 4. rozdział w osobach Kaina i Abla pokazuje nam pierw-

szych przedstawicieli, prototypy religijnych ludzi tego świata i praw-

dziwych wierzących. Ponieważ urodzili się poza granicami Edenu 

i byli synami upadłego Adama, mieli jednakową upadłą naturę. W tej 

sprawie nie różnili się między sobą. Obaj byli grzesznikami. Żaden 

z nich nie był niewinny. Gdyby różnica pomiędzy Kainem a Ablem 

wynikała z ich natury, to byłby to wystarczający dowód na to, że nie 

posiadali w sobie upadłej natury swego ojca. Gdyby tak rzeczywiście 

było, to łaska i wiara nie byłyby tu potrzebne.

Niektórzy uczą, że każdy człowiek rodzi się z pewnymi zdolno-

ściami, które przy ich właściwym użyciu umożliwiają mu powrót 

do Boga. Nauka taka zaprzecza jednak przedstawionym w tym roz-

dziale faktom. Kain i Abel nie urodzili się w ogrodzie, lecz poza jego 

granicami; nie byli synami niewinnego, lecz grzesznego Adama. Na 

świat przyszli z naturą swego ojca i obojętnie, na jakim etapie roz-

woju i z jaką siłą ona by się nie przejawiała, fakt pozostaje faktem – 



– 70 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

bądź co bądź wciąż pozostawała tą upadłą, zepsutą i nieuleczalną 

naturą, której nie dało się naprawić. 

Co się narodziło z ciała, ciałem jest (nie tylko jest cielesne, ale jed-

noznacznie ciałem), a co się narodziło z Ducha, duchem jest (nie tylko 

duchowe, ale jednoznacznie duchem) (Jana 3,6). Jeżeli istniała kie-

dykolwiek stosowna okazja, aby na jaw wyszły różnorodne cechy, 

zdolności, właściwości i skłonności ludzkiej natury, to z pewnością 

było to właśnie za życia Kaina i Abla. Jeżeli rzeczywiście istniało 

w tej naturze jeszcze cośkolwiek, przez co miałaby odzyskać swoją 

utraconą czystość i otworzyć drogę powrotu do Edenu, to zapewne 

wtedy nadszedł właściwy na to czas. Niestety, nic podobnego nie 

miało miejsca. Obaj bracia byli zgubieni. Byli ciałem11. Nie byli czyści 

i nieskażeni. Adam utracił swoją czystość i nigdy jej nie odzyskał. 

Mógł być postrzegany jedynie jako upadła głowa grzesznego rodu. 

Przez jego nieposłuszeństwo każdy jego potomek znalazł się na 

stanowisku grzesznika (Rzymian 5,19). Stał się zatrutym źródłem, 

z którego wypłynęły równie zatrute strumienie zrujnowanej i win-

nej ludzkości, obumarłym pniem, z którego wyrosły gałęzie moral-

nie i duchowo martwego ludzkiego rodu.

Bez wątpienia jest tak, jak to już wcześniej zauważyliśmy, że 

Adam był obiektem cudownej łaski Bożej i żywo wierzył w obie-

canego Zbawiciela. Niemniej jednak jego wiara nie była czymś 

naturalnym, tj. czymś, co miałoby źródło w jego naturze, lecz była 

zakotwiczona w samym Bogu i wynikała z Jego działania (porów-

11	 Oprócz fizycznego, oczywistego znaczenia terminu ciało istnieje w Słowie Bożym 
jeszcze jedno, właściwie pierwszoplanowe znaczenie tego słowa. Ciało wyraża 
zepsutą, ludzką naturę, zdominowaną przez grzech i cielesne, zmysłowe żądze; 
czytaj: Rzymian 6,6; 7,18; 8,8-9; Galacjan 5,17.19.24; (przyp. tłum). 



– 71 –

Kain i Abel

naj Efezjan 1,19-20; 2,8-9). Ponieważ wiara Adama nie pochodziła 

z jego ludzkiej natury, nie mogła być przekazana dalej za pomocą 

ludzkich zdolności. Była czymś w najwyższym stopniu niedzie-

dzicznym. Adam nie mógł wpoić swojej wiary Kainowi ani Ablowi. 

To, że ją w ogóle miał, było niczym innym, jak tylko owocem Bożej 

miłości. Została ona zaszczepiona w jego duszy przez Boską moc, 

a sam Adam nie był w jej posiadaniu. Nie miał też zdolności prze-

kazania swej wiary następnym pokoleniom. Tylko to, co stanowiło 

nieodrodną część jego upadłej natury, mógł w naturalny sposób 

przekazać dalej, ale nic ponadto. A ponieważ stał się ojcem już 

w swoim upadłym stanie, również jego synowie znajdowali się w tej 

samej, pożałowania godnej sytuacji. Musieli dzielić naturę tego, 

z którego zostali zrodzeni. Jaki był ziemski człowiek, tacy są i ziemscy 

ludzie (1. Koryntian 15,48). 

Adam i Chrystus – ojcowie dwóch rodów,  
na które dzieli się ludzkość

W Liście do Rzymian 5,12-21 widzimy, że apostoł widzi całą ludz-

kość jako podlegającą pod dwie różne głowy. Nie chciałbym jed-

nak zatrzymywać się dłużej na tym miejscu, lecz przytoczyłem je 

tylko w powiązaniu z rozważanym przez nas tematem. Również 15. 

rozdział 1. Listu do Koryntian udziela nam podobnych pouczeń. 

W pierwszym człowieku mamy grzech, nieposłuszeństwo i śmierć, 

w drugim – sprawiedliwość, posłuszeństwo i życie. Zarówno od 

pierwszego, jak i od drugiego otrzymuje się jego naturę. Bez wąt-

pienia każda z nich odznacza się innymi cechami i powoduje zupeł-

nie odmienne sposoby działania. W każdym człowieku przejawia 



– 72 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

się nieco inaczej. Niemniej jednak każdy z nas ma swój udział 

w autentycznej naturze, wyraźnie wychodzącej na jaw w ten czy 

inny sposób.

Tak, jak poprzez narodziny i przyjście na świat otrzymujemy 

automatycznie naturę pierwszego człowieka, tak też poprzez drugie 

narodziny, które Słowo Boże nazywa nowozrodzeniem, stajemy 

się uczestnikami natury drugiego człowieka, Jezusa Chrystusa 

(2. Piotra 1,4). Jako ci, którzy się narodzili, mamy upadłą, ludzką 

naturę pierwszego, a jako ci, którzy narodzili się na nowo, Bożą 

naturę drugiego. Nawet noworodek ma naturę Adama, choć jest 

jeszcze zupełnie niezdolny, aby uwidocznić jej cechy i uczynić krok 

świadomego nieposłuszeństwa, który postawił Adama na pozycji 

zgubionej, przegranej i nędznej istoty. Tak samo jest ze zrodzo-

nym na nowo dzieckiem Bożym, świeżo nawróconą duszą. Chociaż 

z pewnością nie miała jeszcze nic wspólnego z doskonałym posłu-

szeństwem człowieka Chrystusa Jezusa i przed nią leży długa droga 

wiary i doświadczeń, to i tak jest już uczestnikiem Bożej natury. 

Z pierwszą naturą powiązany jest nierozerwalnie grzech, z drugą 

sprawiedliwość; co więcej w pierwszym przypadku mamy do czy-

nienia z grzechem człowieka, a w drugim ze sprawiedliwością Boga. 

Każdy potomek Adama ma udział w jego ludzkiej naturze wraz z jej 

wszystkimi przymiotami, natomiast dziecko Boże ma Bożą naturę 

wraz z jej charakterystycznymi cechami. Pierwsza natura jest według 

woli mężczyzny (Jana 1,13), druga zaś według woli Boga, o czym Jakub 

poucza nas przez Ducha Świętego: Gdy zechciał, zrodził nas przez 

Słowo prawdy (Jakuba 1,18).



– 73 –

Kain i Abel

Dwie ofiary 

Z powyższego wynika jasno, że pod względem natury Abel nie różnił 

się ani o odrobinę od swojego brata Kaina. W czym tkwiła zatem ta 

ich jakże skrajna odmienność? Odpowiedź jest tak łatwa, jak pro-

sta jest ewangelia łaski Bożej. Różnica nie była w nich samych, ale 

wyłącznie w złożonych przez nich ofiarach. Historia Abla pokazuje 

nam jedyny grunt, na którym człowiek może zbliżyć się do Boga. 

Jest on jednocześnie fundamentem jego stanowiska przed Bogiem 

i relacji z Nim. Uczy nas wyraźnie, że nie możemy przystąpić do 

Boga na podstawie niczego, co pochodzi ze skażonej natury, lecz 

podstawy do nawiązania naszej relacji ze świętym Bogiem musimy 

szukać w Osobie i dziele kogoś innego, świętego i nieskażonego. 

11. rozdział Listu do Hebrajczyków niezwykle klarownie i wyczer-

pująco rozwija ten temat. Czytamy tam: Przez wiarę złożył Abel Bogu 

wartościowszą ofiarę niż Kain, dzięki czemu otrzymał świadectwo, że 

jest sprawiedliwy, gdy Bóg przyznał się do jego darów, i przez nią jesz-

cze po śmierci przemawia. Tutaj widzimy wyraźnie, że nie chodziło 

o ludzi, ale o ofiary, nie o składającego ofiarę, lecz o jej zawartość. 

W tym tkwi olbrzymia różnica pomiędzy Kainem a Ablem. Przyj-

rzyjmy się teraz bliżej charakterom ich ofiar. 

Ofiara Kaina 

Po niejakim czasie Kain złożył Panu ofiarę z plonów rolnych; Abel także 

złożył ofiarę z pierworodnych trzody swojej i z tłuszczu ich. A Pan wej-

rzał na Abla i na jego ofiarę. Ale na Kaina i na jego ofiarę nie wejrzał 

(1. Mojżeszowa 4,3-5). 



– 74 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Te wersety uwypuklają mocno różnicę pomiędzy dwiema ofia-

rami, złożonymi Panu. Kain złożył Panu w darze owoc przeklętej 

ziemi, i to bez krwi, która była w stanie wymazać klątwę. Przyniósł 

Panu bezkrwawą ofiarę, ponieważ nie wierzył. Gdyby wiara wypeł-

niała jego serce, to już w tamtych dawnych czasach pojąłby, że bez 

przelania krwi nie ma odpuszczenia (Hebrajczyków 9,22). W słowach 

tych zawarta jest niezwykle ważna, podstawowa prawda Słowa 

Bożego i odwieczna zasada Boga. Zapłatą za grzech jest śmierć (Rzy-

mian 6,23). Kain był grzesznikiem i dlatego śmierć dzieliła go od 

Pana. Natomiast jego dar nie wskazywał nawet w najmniejszym 

stopniu na ten fakt. Jego ofiara była pozbawiona złożonego zastęp-

czo życia, które zadowoliłoby sprawiedliwe roszczenia Boga i odpo-

wiadałoby stanowi zasługującego na śmierć grzesznika, jakim był 

Kain. Kain potraktował Boga jak równego sobie, który mógł przyjąć 

skażony przez grzech owoc przeklętej ziemi. Zdradził tym samym 

głęboką niewiedzę co do sprawiedliwych wymagań Bożych i udo-

wodnił tym samym, że nie znał ani swojej własnej pozycji jako stra-

conego i zgubionego grzesznika, ani też prawdziwego statusu ziemi, 

której owoc śmiał przynieść Bogu. Ludzki rozsądek mógłby na tym 

miejscu zaoponować: „Chwileczkę, ale jakaż ofiara mogłaby być 

przyjemniejsza i bardziej na miejscu jak nie właśnie ta, która była 

efektem pracy jego rąk w znoju i pocie czoła?”. Bóg myśli zupełnie 

inaczej, a szczera i prawdziwa wiara znajduje się zawsze w zupełnej 

harmonii z myślami Boga. Bóg uczy, a wiara słucha i pojmuje, że nie 

ma innej możliwości zbliżenia się do Niego, jak tylko przez życie 

złożone zastępczo w ofierze. 

Widzimy tym samym, że podstawą, na której człowiek może 

nawiązać z Bogiem żywą relację, jest śmierć Pana Jezusa, bez której 



– 75 –

Kain i Abel

Jego ziemska służba byłaby zupełnie bezwartościowa. To prawda, 

że żyjąc na ziemi, nieustannie czynił dobro (porównaj Dzieje 10,38), 

ale to Jego śmierć spowodowała rozdarcie się zasłony w świątyni 

(Mateusza 27,51). Zasłona ta oddzielała w świątyni miejsce święte 

od najświętszego. Jedynie kapłan mógł wchodzić za nią raz w roku 

z krwią przebłagania, która wymazywała popełnione przez lud 

grzechy. Każdy, kto przekroczył to Boże przykazanie i śmiał wejść 

do najświętszego miejsca – miejsca bezpośredniej obecności Boga, 

musiał zginąć. Zasłona ta obwieszczała od wieków ogromną prze-

paść dzielącą człowieka od Boga i świadczyła o niemożności przy-

stępu grzesznika do Boga. Tylko śmierć Jezusa Chrystusa mogła 

spowodować rozerwanie tej zasłony. Bóg przyznał się do Jego dzieła 

i w rozdarciu zasłony dał wyraz tego, że złożone w ofierze życie Jego 

umiłowanego Syna w zupełności Go zadowoliło i zostało przyjęte. 

Od tamtej pamiętnej chwili krzyż stał się pomostem, na którym 

każdy grzesznik może przekroczyć tę dzielącą go od Boga przepaść 

i mieć nieograniczony przystęp do Boga. Gdyby Jezus Chrystus żył 

choćby i do dzisiaj, czyniąc dalej tylko dobro, zasłona wisiałaby cały 

czas w świątyni, zagradzając chwalcom dostęp do miejsca najświęt-

szego. To wszystko pokazuje, że Kain jako przynoszący ofiarę czciciel, 

stał na całkowicie niewłaściwym gruncie. Grzesznik, który nie otrzy-

mawszy uprzednio odpuszczenia grzechów, ośmielił się przyjść, 

a właściwie wtargnąć bezprawnie i zuchwale do obecności Bożej, 

aby złożyć bezkrwawą ofiarę, mógł ściągnąć jedynie na siebie winę 

za taki postępek. Nie ulega wątpliwości, że Kain zadał sobie niemało 

trudu, aby sporządzić swą ofiarę, ale cóż z tego? Jaką to miało war-

tość? Czy starania jednego nędznego grzesznika miałyby wymazać 

przekleństwo i skażenie ziemi? Czy mogły sprostać roszczeniom 



– 76 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

świętego Boga? Czy mogły stworzyć odpowiednią podstawę do przy-

jęcia grzesznika? Czy były w stanie odebrać śmierci jej żądło i ograbić 

królestwo umarłych z jego łupu? Absolutnie nie! Bez przelania krwi 

nie ma odpuszczenia. Złożona przez Kaina ofiara, pozbawiona krwi, 

była jak każda inna ofiara o podobnym charakterze pozbawiona 

jakiejkolwiek wartości. Świadczyła jedynie niezbicie o tym, że nie 

znał on ani swojego rzeczywistego stanu, ani też nie miał pojęcia 

o naturze Boga. Nie służy mu się rękami ludzkimi, jak gdyby czego 

potrzebował (Dzieje 17,25). Kain myślał jednak, że w ten sposób może 

zbliżyć się do Boga. Co więcej, każdy tylko powierzchownie religijny 

człowiek, który nie ma w swym sercu krzty żywej wiary, podziela 

to błędne myślenie. W długiej historii ludzkości Kain miał miliony 

następców i naśladowców. Kainowy sposób służenia Bogu rozprze-

strzenił się po całej ziemi. Jest on istotą życia religijnego i sposobu 

przypodobania się Bogu każdej nienawróconej duszy. Bazuje na nich 

i otacza je pieczołowitą ochroną każdy system religijny pod słońcem.

Zamiast przyznać należne Bogu miejsce dawcy, człowiek aż za 

chętnie chciałby uczynić z Niego odbiorcę, a tak być nie może. Bar-

dziej błogosławioną rzeczą jest dawać niż brać, a Bóg z całą pewno-

ścią musi znajdować się na bardziej błogosławionej pozycji. A rzecz 

to jest bezsporna, że mniejszy od większego otrzymuje błogosławień-

stwo (Hebrajczyków 7,7). Któż miałby dać Mu coś jako pierwszy? 

Bóg z radością i upodobaniem przyjmuje nawet i najmniejszy dar 

od serca, które nauczyło się głębokiej prawdy zawartej w słowach: 

Wszak od ciebie pochodzi to wszystko i daliśmy tylko to, co z twojej 

ręki mamy (1. Kronik 29,14). Gdy tylko człowiek zuchwale sięga po 

pozycję pierwszego dawcy, Bóg natychmiast odpowiada: Gdybym 

łaknął, nie mówiłbym ci o tym, bo mój jest świat i to, co go napeł-



– 77 –

Kain i Abel

nia (Psalm 50,12). Nie służy mu się rękami ludzkimi, jak gdyby czego 

potrzebował, gdyż sam daje wszystkim życie i tchnienie, i wszystko. 

Rzeczą niemożliwą jest, aby wielki Dawca wszechrzeczy czegokol-

wiek potrzebował. Wszystko, co możemy Mu przynieść, to jedynie 

serdeczne dziękczynienie pochodzące z wdzięcznego serca, które 

rozpoznało, że wszystkie jego grzechy zostały usunięte i wymazane. 

Rozpoznanie to możliwe jest jedynie przez wiarę w moc dokonanej 

ofiary przebłagalnej. Przytoczone poniżej miejsca pokazują praw-

dziwy stan i stanowisko człowieka przed Bogiem oraz prawowity 

fundament oddawania prawdziwej i niezafałszowanej czci Bogu, na 

którym człowiek może składać Bogu hołd i przynosić uwielbienie: 

Psalm 50; Izajasza 1,11-18; Dzieje 17,22-34.

Ofiara Abla

Zajmijmy się teraz ofiarą Abla: Abel także złożył ofiarę z pierworodnych 

trzody swojej i z tłuszczu ich (1. Mojżeszowa 4,4). Przez wiarę urzeczy-

wistnił tę cudowną prawdę, że za pośrednictwem krwawej ofiary 

można zbliżyć się do Boga. Pojął, że grzesznik może postawić śmierć 

zastępcy pomiędzy siebie a tragiczne następstwa swoich grzechów 

i że przez krew rzeźnej ofiary bez skazy (złożonej w celu zaspokojenia 

wymogów Boga i potrzeb grzesznika) można uczynić zadość wszyst-

kim sprawiedliwym roszczeniom Boga. Tak brzmi w zasadzie stresz-

czenie nauki o krzyżu, w którym to jedynie sumienie grzesznika 

może odnaleźć trwały pokój. W tym właśnie krzyżu, na którym Syn 

Boży ofiarował siebie samego bez skazy Bogu (Hebrajczyków 9,14) 

i poniósł grzechy tych, którzy w Niego uwierzą, Bóg otrzymał należną 

Mu cześć, został doskonale uwielbiony i zaspokojony. 



– 78 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Każdy grzesznik, którego Bóg doprowadził do właściwego prze-

konania o jego zgubionym stanie, musi odczuć, że oczekują go 

śmierć i sąd jako sprawiedliwa zapłata za jego uczynki, nieuchronny 

skutek drogi grzesznika, przed którym nie jest w stanie ujść o swych 

własnych siłach. Może dokładać wszelkich starań, trudzić się, pra-

cować w pocie czoła, aby przyrządzić ofiarę, może czynić śluby 

i podejmować słuszne postanowienia. Może nawet zmienić swoje 

życie i wieść je we wstrzemięźliwy, moralny sposób i być szczerze 

religijny. Jednym słowem, może uczynić coś albo nawet i wszystko, 

co leży w zakresie ludzkich możliwości, ale mimo to nie jest w stanie 

usunąć widma oczekujących go śmierci i sądu. Nie ma mocy, aby 

rozproszyć te dwie ciemne chmury, które kłębią się na horyzon-

cie. Dla upadłego grzesznika jest rzeczą absolutnie niemożliwą, aby 

dzięki swym usiłowaniom przeszedł do sfery życia i odniósł tryumf 

nad śmiercią. Co więcej, jego uczynki są raczej właśnie tym, co zgo-

towało mu śmierć i sąd, na którym musi stanąć.

Dochodzimy tym samym do punktu, w którym pojawia się krzyż. 

To właśnie w nim grzesznik, który odczuł balast swych grzechów, 

zrozumiał swoją grzeszność i niemoc, widzi cudowną troskę Boga, 

który sam zatroszczył się o jego potrzeby i znalazł rozwiązanie kwe-

stii jego winy. Tutaj widzi, jak śmierć i sąd ustępują miejsca życiu 

i wiecznej chwale. Dla prawdziwego wierzącego Chrystus oddalił 

wiszącą nad nim groźbę śmierci i perspektywę sądu, wypełniając 

pole jego widzenia życiem, sprawiedliwością i chwałą. Chrystus Jezus, 

który śmierć zniszczył, a żywot i nieśmiertelność na jaśnię wywiódł 

przez ewangelię (2. Tymoteusza 1,10). Uwielbił Boga, usuwając to, 

co na zawsze musiałoby oddzielić nas od Jego świętej obecności. 

Objawił się On jeden raz u schyłku wieków dla zgładzenia grzechu przez 



– 79 –

Kain i Abel

ofiarowanie samego siebie (Hebrajczyków 9,26). To wszystko wystę-

puje obrazowo w tej wartościowszej ofierze Abla. Abel nie próbował 

w żaden sposób zatuszować prawdy o swoim własnym stanie i miej-

scu, jakie należało mu się z racji tego, że był grzesznikiem; nie myślał 

o odwróceniu ostrza wirującego miecza płomienistego i wymusze-

niu dla siebie powrotu do drzewa życia. Nie próbował w przypływie 

zuchwałości złożyć Bogu bezkrwawą ofiarę i nie śmiał oferować 

Mu owocu przeklętej, skażonej grzechem ziemi. Stanął na właści-

wym gruncie jako grzesznik i jako taki postawił śmierć niewinnych 

zwierząt pomiędzy siebie a swoje grzechy i pomiędzy swoje grzechy 

a świętość nienawidzącego grzechu Boga. Było to dziecinnie proste. 

Abel zasłużył na śmierć i sąd, ale – Abel znalazł zastępcę. 

Tak ma się też sprawa z każdym grzesznikiem, który czuje się 

bezradny, którego oskarża sumienie, wskazując na należne mu 

miejsce w sądzie. Chrystus jest jego zastępcą, jego okupem, jego 

cudowną ofiarą, jego wszystkim we wszystkim: Gdyż i Chrystus 

raz za grzechy cierpiał, sprawiedliwy za niesprawiedliwych, aby was 

przywieść do Boga (1. Piotra 3,18). Człowiek taki czuje, podobnie 

jak Abel, że owoc natury nie jest mu w stanie pomóc i że gdyby 

nawet przyniósł Bogu najpiękniejsze i najbardziej godne pożądania 

plony ziemi, to i tak nie uciszyłoby to głosu jego obciążonego bala-

stem grzechu sumienia, bo bez przelania krwi nie ma odpuszczenia. 

Najszlachetniejsze owoce i kwiaty nie są w stanie oczyścić sumie-

nia choćby z jednej najbledszej plamki grzechu. Jedynie doskonała 

ofiara Syna Bożego jest w stanie udzielić sumieniu trwałego spo-

koju. Wszyscy, którzy we wierze pojęli tę Bożą prawdę, mają pokój, 

którego świat nie jest w stanie ani im dać, ani też odebrać. Uspra-

wiedliwieni tedy z wiary, pokój mamy z Bogiem przez Pana naszego, 



– 80 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Jezusa Chrystusa (Rzymian 5,1). Przez wiarę złożył Abel Bogu warto-

ściowszą ofiarę niż Kain (Hebrajczyków 11,4).

Wiara a uczucia

Pokój, o którym tu mowa, nie jest wcale kwestią uczuć i wrażeń, 

jak wielu dzisiaj myśli. Tu chodzi wyłącznie o wiarę w dokonany 

fakt. Wiara ta zostaje zdziałana przez moc Ducha Świętego w duszy 

odczuwającego swą niemoc grzesznika. Wiara różni się w zasadni-

czy sposób od uczuć serca albo pustego, myślowego przytakiwania. 

Ani jedno, ani drugie nie jest wiarą i nie ma z nią nic wspólnego, 

nawet jeśli niektórzy ludzie skłaniają się do takiego przekonania. 

Jakże poważna pomyłka! Stwierdzenie takie sprowadza wiarę do 

czysto ludzkiego wymysłu, podczas gdy w rzeczywistości jest ona 

ustanowieniem Boga i pochodzi od Niego. Chwyta się prawdy Bożej 

i prowadzi duszę do Jego bezpośredniej obecności.

Uczucia i emocje nigdy nie potrafią unieść się ponad źródło, 

z którego pochodzą, a źródłem tym jest człowiek i jego własne „Ja”. 

Wiara natomiast ma związek z Bogiem oraz Jego wiecznym Słowem 

i jest żywą więzią, która spaja serce z Bogiem, który ją podarował 

(Efezjan 2,8; Jakuba 1,17). Nawet szlachetne, ludzkie uczucia nie 

mogą połączyć duszy z Bogiem. Nie są one ani Boże, ani wieczne, 

lecz raczej ludzkie i zmienne. Przypominają drzewko Jonasza, które 

urosło jednej nocy, a następnej uschło (Jonasza 4,6-7). Nie taka jest 

istota wiary. Ma ona żywy udział w całej wartości, mocy i realno-

ści źródła, z którego się wywodzi i w podmiocie, z którym ma do 

czynienia. Wiara usprawiedliwia duszę (Rzymian 5,1), oczyszcza 

serce (Dzieje 15,9), działa w miłości (Galacjan 5,6) i zwycięża świat 



– 81 –

Kain i Abel

(1. Jana 5,4). Uczucia i emocje nie są nigdy w stanie osiągnąć takich 

wzniosłych efektów. Są one przypisane do ludzkiej natury i do ziemi, 

podczas gdy wiara należy do Boga i nieba. Tamte zajęte są moim wła-

snym „Ja”, tutaj obiektem wiary jest sam Chrystus. Uczucia kierują 

mój wzrok na mnie samego i ciągną mnie w dół, a spojrzenie wiary 

skierowane jest na zewnątrz (całkowicie poza moją marną osobę) 

i w górę. Emocje pozostawiają moją duszę w ciemności i dręczącej 

niepewności, natomiast wiara prowadzi do pokoju i światłości. Mają 

do czynienia z moim własnym stanem, który jest chwiejny i poddany 

nieustannym zachwianiom, a wiara ma do czynienia z niezmienną 

prawdą Bożą i wiecznie aktualną ofiarą Chrystusa.

Bez wątpienia wiara też wywołuje pewne uczucia, ale są to uczu-

cia spowodowane przez Ducha. Przy tym nie wolno nigdy popełniać 

poważnego błędu, jakim jest mieszanie owoców wiary (np. pokój, 

radość) z samą wiarą. Człowiek nie zostaje usprawiedliwiony przez 

uczucia ani przez wiarę i uczucia, lecz wyłącznie przez wiarę. A dla-

czego? Ponieważ wiara bierze Boga za słowo, gdy On zabiera głos. 

Przyjmuje Go takim, jakim objawił się w osobie i dziele Pana Jezusa 

Chrystusa, a to stanowi o życiu, sprawiedliwości i pokoju. Auten-

tyczne uchwycenie się Boga takim, jakim jest, prowadzi do wszelkich 

doczesnych i wiecznych błogosławieństw. Gdy człowiek odnajduje 

Boga, znajduje tym samym wszystko, co jest mu potrzebne na każdy 

czas i każdy etap jego egzystencji. Boga poznać można jedynie przez 

Jego własne objawienie i wiarę, którą On sam daje, dla której obja-

wienie Boga jest jedynym oparciem i podłożem, na którym działa. 

Tak więc możemy chociaż trochę zrozumieć znaczenie tej wypo-

wiedzi w pełnym jej wymiarze: Przez wiarę złożył Abel Bogu warto-

ściowszą ofiarę niż Kain. Kain nie miał wiary i dlatego złożył ofiarę 



– 82 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

bezkrwawą. Abel wierzył i dlatego ofiarował zarówno krew, jak 

i tłuszcz – symbolizują one życie Chrystusa oraz przewyższającą 

wszystko znakomitość Jego osoby. Krew wskazuje na to pierwsze, 

tłuszcz na drugie. Podczas epoki Mojżesza absolutny zakaz spoży-

wania obejmował jedno i drugie. Krew to życie, a człowiek znaj-

dujący się pod zakonem nie miał prawa do życia. W 6. rozdziale 

Ewangelii wg Jana znajdujemy jednak pouczenie, mówiące, że bez 

spożywania krwi nie będziemy mieli w sobie życia. Jeśli nie będziecie 

jedli ciała Syna Człowieczego i pili krwi jego, nie będziecie mieli żywota 

w sobie. Wiersz ten mówi o posiadaniu żywego, autentycznego 

działu w śmierci Chrystusa i żywej z Nim społeczności. Chrystus 

jest życiem. Oprócz Niego nie ma życia. W nim było życie (Jana 1,4), 

a poza Nim w nikim innym12.

Na Golgocie Pan Jezus oddał swe życie i gdy w najgłębszej ciem-

ności, która zasnuła całą ziemię, wisiał na krzyżu, temu właśnie 

życiu zaliczono przestępstwa i przypisano grzech. W momencie, gdy 

wydał z siebie ostatnie swe tchnienie i oddał życie, wtedy również 

i ten poczytany Jemu grzech został usunięty – pozostał na zawsze 

w grobie – z którego jednak On sam trzeciego dnia powstał zwy-

cięsko w mocy zupełnie nowego już życia. To nowe życie jest tak 

samo nierozerwalnie związane ze stanem doskonałej prawości, 

jak niegdyś grzech został związany z życiem, które zostało złożone 

w ofierze na krzyżu. Gdy to zrozumiemy, pogłębi się w naszych ser-

cach świadomość całkowitego zniesienia i usunięcia grzechu przez 

śmierć Chrystusa, a wiemy, że wszystko, co przyczynia się do spo-

tęgowania w nas tej świadomości, służy jednocześnie utwierdzeniu 

12	 tzn. w nikim innym życie w jego absolutnym i doskonałym charakterze jako źródła 
życia (przyp. tłum.)



– 83 –

Kain i Abel

naszego pokoju i większemu uwielbieniu Chrystusa w naszym życiu 

i oddanej służbie. 

Wskazaliśmy już na pewien bardzo ważny punkt w historii braci, 

a mianowicie, że obaj utożsamili się całkowicie ze złożonymi przez 

siebie ofiarami i tworzyli z nimi niepodzielną całość. W obu tych 

przypadkach nie chodzi wcale o osobę, składającą ofiarę, ale wyłącz-

nie o charakter jej ofiary. Stąd też czytamy o Ablu, że Bóg przyznał 

się do jego darów. To nie do Abla się przyznał, nie o nim złożył świa-

dectwo, lecz o jego ofierze. Fakt ten stanowi jedyny pełnoprawny 

grunt pokoju wierzącego i przyjęcia go przez Boga.

Wartość ofiary

W naszych sercach obecna jest wciąż uparta tendencja, aby myśleć, że 

nasz pokój i przyjęcie nas przez Boga jest zasługą nas samych, a pośred-

nio również owocem działającego w nas Ducha Świętego. Stąd też 

to nieustanne patrzenie w siebie, podczas gdy Duch Święty pragnie 

gorąco, abyśmy patrzyli poza siebie. Dla wierzącego nie jest istotne 

pytanie: „Kim jestem?”, lecz raczej: „Kim jest Chrystus?”. Jeśli wierzący 

przyszedł do Boga w imieniu Jezusa, to został całkowicie utożsamiony 

i zjednoczony z Nim, przyjęty w Jego kosztownym imieniu. Jest rzeczą 

tak samo niemożliwą, aby kiedykolwiek miał zostać odrzucony, jak 

też, żeby Bóg odrzucił Tego, w którego imieniu do Niego przyszedł – 

swojego umiłowanego Syna, w którym ma całkowite upodobanie. 

Tak, jak nie da się podważyć dzieła Chrystusa i Jego Osoby, tak samo 

nie ma mowy o podważeniu zbawienia nawet najsłabszego wierzą-

cego. Dlatego pełne bezpieczeństwo pozycji wierzącego spoczywa na 

nadzwyczaj stabilnym i niezachwianym gruncie. Chociaż sam w sobie 



– 84 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

jest tylko upadłym, bezwartościowym grzesznikiem, to przyszedł jed-

nak w imieniu Chrystusa, został z Nim zjednoczony i przyjęty tak, jak 

On – w pełni całego upodobania ze strony Boga, ujęty w tym samym 

nierozerwalnym związku życia z Nim. Bóg przyjmuje wierzącego nie 

ze względu na niego samego, ale ze względu na ofiarę, z którą przycho-

dzi przed Jego oblicze, a jest nią Chrystus. Ileż ukojenia niesie z sobą 

ta prawda! Nasz wzniosły przywilej polega na tym, że w pełnej ufności 

wiary możemy odesłać każdego oskarżyciela do Chrystusa i spełnio-

nej przez Niego ofiary przebłagalnej. W Nim tkwi cała nasza siła. To 

w Nim chlubimy się nieustannie. Nie pokładamy ufności w sobie 

samych, lecz w Tym, który dokonał za nas wszystkiego. 

My zwiastujemy Chrystusa ukrzyżowanego, dla Żydów 

wprawdzie zgorszenie, a dla pogan głupstwo, natomiast 

dla powołanych i Żydów, i Greków, zwiastujemy Chrystusa, 

który jest mocą Bożą i mądrością Bożą. Bo głupstwo Boże jest 

mędrsze niż ludzie, a słabość Boża mocniejsza niż ludzie [...] 

Aby żaden człowiek nie chełpił się przed obliczem Bożym. Wy 

dzięki niemu jesteście w Chrystusie Jezusie, który stał się dla 

nas mądrością od Boga i sprawiedliwością, i poświęceniem, 

i odkupieniem, aby, jak napisano: Kto się chlubi, w Panu się 

chlubił (1. Koryntian 1,23-25.29-31).

Przeto teraz nie ma żadnego potępienia dla tych, którzy są 

w Chrystusie Jezusie” (Rzymian 8,1). 

Cóż tedy na to powiemy? Jeśli Bóg za nami, któż przeciwko 

nam? On, który nawet własnego Syna nie oszczędził, ale go za 



– 85 –

Kain i Abel

nas wszystkich wydał, jakżeby nie miał z nim darować nam 

wszystkiego? Któż będzie oskarżał wybranych Bożych? Prze-

cież Bóg usprawiedliwia. Któż będzie potępiał? Jezus Chrystus, 

który umarł, więcej, zmartwychwstał, który jest po prawicy 

Boga, Ten przecież wstawia się za nami. Albowiem jestem 

tego pewien, że ani śmierć, ani życie, ani aniołowie, ani potęgi 

niebieskie, ani teraźniejszość, ani przyszłość, ani moce, ani 

wysokość, ani głębokość, ani żadne inne stworzenie nie zdoła 

nas odłączyć od miłości Bożej, która jest w Chrystusie Jezusie, 

Panu naszym (Rzymian 8,31-34.38-39).

Morderca

Niemniej jednak cielesne usposobienie przejawia natychmiast 

otwartą wrogość wobec tej prawdy, która dostarcza wierzącemu 

sercu tak wiele radości. Tak też było z Kainem. Wtedy Kain roz-

gniewał się bardzo i zasępiło się jego oblicze (1. Mojżeszowa 4,5). 

To, co napełniło Abla głębokim pokojem, doprowadziło Kaina do 

wściekłości. Kain podeptał w swojej niewierze jedyną drogę, którą 

grzesznik może dojść do Boga. Wzbraniał się ofiarować krwi, bez 

której o odpuszczeniu nie może być nawet mowy. Gdy w naturalnej 

konsekwencji swojego postępowania nie został przyjęty przez Boga 

w swych grzechach, w przeciwieństwie do Abla utożsamionego ze 

złożoną przez niego ofiarą, rozgniewał się bardzo i zasępiło się jego 

oblicze. Jakże miałoby też być inaczej? Bóg nie mógł przyjąć Kaina 

z jego grzechami, a Kain uparcie nie chciał przynieść krwi, która 

jako jedyna była w stanie dokonać niezbędnego przebłagania. Dla-

tego został odrzucony i w dalszym postępowaniu wydał owoce swej 



– 86 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

zepsutej, fałszywej religii. Prześladował i zamordował prawdziwego 

świadka Bożego, przyjętego, usprawiedliwionego przez Boga Abla, 

męża wiary. W tym morderczym czynie przedstawia się jako pro-

totyp wszystkich członków każdej fałszywej religii na przestrzeni 

wieków. W każdej epoce, na każdym miejscu i o każdej porze ludzie 

byli skłonni do tego rodzaju okrutnych czynów, najczęściej właśnie 

z religijnych przyczyn i pobudek. Taki jest sposób działania Kaina. 

Doskonałe, bezwarunkowe usprawiedliwienie jedynie z wiary, czyni 

Boga wszystkim, człowieka zaś niczym (czytaj Rzymian 3,21-27). 

Takiej oceny człowiek nie lubi. Nie chce nawet słyszeć o czymś 

podobnym. Powoduje to zasępienie się jego oblicza i wywołuje 

gniew. Przy tym człowiek nie jest w stanie podać żadnego usprawie-

dliwienia swojego gniewu, gdyż nie ma do niego żadnych powodów. 

Zauważyliśmy już, że Bóg, decydując o przyjęciu lub odrzuceniu 

danego człowieka, nie kieruje się w żadnym wypadku kaprysem, lecz 

zwraca uwagę wyłącznie na grunt, na którym człowiek ten przed 

Nim staje. Gdyby przyjęcie Abla przez Boga opierało się na czymś-

kolwiek w nim samym, to można byłoby mówić o jakiejś słuszności 

gniewu Kaina. Ponieważ Abel został przyjęty wyłącznie na podsta-

wie swojej ofiary i Bóg przyznał się nie do niego, lecz do jego darów, 

to możemy z całą pewnością stwierdzić, że gniew Kaina pozbawiony 

był jakiejkolwiek usprawiedliwionej podstawy. Uwypuklają to słowa 

samego Pana: Czemu się gniewasz i czemu zasępiło się twoje oblicze? 

Wszak byłoby pogodne, gdybyś czynił dobrze (1. Mojżeszowa 4,6-7). 

Czynienie dobrego odnosi się tutaj do ofiary. Abel uczynił słusznie 

i dobrze, stając za przyjemną Bogu ofiarą. Kain również mógł złożyć 

taką ofiarę. Droga stała przed nim otworem. On jednak ewidentnie 

tego nie chciał. Postąpił źle i całe jego późniejsze postępowanie 



– 87 –

Kain i Abel

było jedynie naturalną konsekwencją jego fałszywego pojmowania 

służby i oddawania czci Bogu.

Potem rzekł Kain do brata swego Abla: Wyjdźmy na pole! A gdy 

byli na polu, rzucił się Kain na brata swego Abla i zabił go (1. Mojże-

szowa 4,8). Od tego czasu ród Kaina był prześladowcą i mordercą 

rodu Abla. Zarówno człowiek ze swoją własną religią, jak i prawdziwa 

wiara z właściwą jej służbą i oddawaniem czci Bogu nie zmieniły się 

nic a nic na przestrzeni wieków, są skrajnie różne, nie da się ich ze 

sobą pogodzić i dlatego w przypadku konfrontacji walczą ze sobą. 

Kain i jego potomstwo – droga Kaina

Morderstwo Kaina było widocznym rezultatem jego fałszywego poj-

mowania służby i oddawania czci Bogu. Fundament był zły, zatem 

nic też dziwnego, że wzniesiona na nim budowla była nie mniej zła 

i do niczego nieprzydatna. Co więcej, cała ta sprawa nie skończyła 

się na zabiciu Abla. Kain brnął coraz dalej w zło. Wysłuchawszy, co 

Bóg miał do powiedzenia na temat jego zbrodni, oddalił się od Jego 

oblicza, a przez głęboką nieznajomość Boga, będącą skutkiem jego 

niewiary, zwątpił w możliwość przebaczenia. Zbudował miasto, 

a w jego rodzinie znajdujemy wszelkich możliwych mecenasów 

pożytecznych i upiększających życie zawodów: uprawiających rolę, 

muzyków i obrabiających metale. Nie znając istoty Boga, uważał 

swój grzech za zbyt wielki, aby mógł zostać mu przebaczony. Jego 

postawa nie wynikała wcale z rozpoznania wagi jego grzechu i skru-

szonego serca, lecz z głębokiej, smutnej niewiedzy co do istoty Boga. 

Właśnie to jego myślenie odnośnie do Boga zdradzało straszny 

owoc upadku w grzech. Nie pożądał przebaczenia, gdyż nie pragnął 



– 88 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

w ogóle Boga i Jego obecności w swym życiu ani też nie miał zrozu-

mienia dla tego, w jaki sposób grzesznik może się do Niego zbliżyć. 

Był na wskroś zepsuty i znajdował się na zgubnej drodze. Posiadał 

tylko to jedno pragnienie, aby odejść jak najdalej od obecności Bożej 

oraz rzucić się w wir świata i jego rzekomych atrakcji. Sądził, że jest 

w stanie poradzić sobie świetnie bez Niego i wieść szczęśliwe życie, 

dlatego też zainwestował wszelkie swoje siły w upiększanie świata, 

aby uczynić go jak najprzyjemniejszym miejscem pobytu. Chciał 

zyskać dla siebie sławę i uznanie. Zapomniał przy tym całkowicie, 

że świat leżał pod przekleństwem, a on sam był wiecznym tułaczem. 

Taka była droga Kaina i tą drogą śpieszą dzisiaj miliony ludzi, 

którzy przez swoje postępowanie za żadną cenę nie chcą wyrzec 

się religijnych nawyków, lecz koniecznie chcą ofiarować coś Bogu, 

coś dla Niego uczynić, jakoś Mu się „przysłużyć”. Ludzie ci uważają 

za jak najbardziej słuszne przyniesienie Mu owocu swojej własnej 

pracy. Z takim sposobem działania ręka w rękę idą dążenia do uszla-

chetnienia świata i urządzenia życia w jak najprzyjemniejszy sposób. 

Boży środek zbawienia ma moc oczyszczenia i usunięcia tego, co 

skażone, ale człowiek go odrzucił. Zamiast tego uchwycił się kur-

czowo swych nieudolnych metod polepszania i naprawy świata. Na 

tym polega droga Kaina. 

Wystarczy, że rozejrzymy się chociaż trochę dookoła, a natych-

miast zauważymy, jak bardzo również i dzisiaj droga ta cieszy 

ogromną popularnością i ma rzesze gorliwych zwolenników! Cho-

ciaż świat splamiony jest krwią kogoś większego od Abla, krwią 

samego Chrystusa, Syna Bożego, to człowiek nadal usiłuje uczynić 

z niego jak najprzyjemniejsze miejsce uciech i rozkoszy. Tak, jak 

niegdyś w dniach Kaina brzmienie cytry i fletu zagłuszało krzyk 



– 89 –

Kain i Abel

krwi zamordowanego Abla, tak i dzisiaj ucho człowieka słucha 

chętnie wszystkiego, byleby nie przesłania Golgoty, a swój wzrok 

kieruje chętniej na wszystko inne, byleby nie na ukrzyżowanego 

Chrystusa. Nie tylko dokłada się wszelkich starań, aby zaspokoić 

wszelkie potrzeby człowieka jako wrażliwej istoty, lecz niespokojny, 

wynalazczy duch ludzki nieustannie wyszukuje rzeczy, które wydają 

mu się godne pożądania i zdobycia. Nie tylko ich pożąda, ale żyje 

urojeniem, że życie bez nich byłoby nieznośne. Tak więc np. podróż, 

która może jeszcze sto lat temu trwała długie tygodnie, można dzi-

siaj odbyć w ciągu kilku godzin, przy czym, gdy z jakichś powodów 

przedłuży się o kilka minut, człowiek natychmiast się uskarża. Nie 

znosi trudów i wysiłku. Używa osiągnięć cywilizacji i techniki, jakby 

myślał, że już wkrótce stanie u progu tej cudownej epoki, gdzie 

morza już nie ma13. 

W ścisłym związku z powyższym istnieje cała gama tak zwanych 

religii – do wyboru, do koloru. Bo, ogólnie rzecz biorąc, człowiek 

wcale nie chce wyzbyć się religii. Musi przecież czynić coś szla-

chetnego i mieć pole do popisu. Wielu gotowych jest nawet, aby 

poświęcić religii jedną siódmą swojego czasu albo – jak to nazy-

wają – sprawom wiecznym. Tym samym do ich dyspozycji pozostaje 

sześć siódmych ich czasu, który wykorzystują skutecznie na swoje 

własne sprawy i zainteresowania. Choć myślą, że pracują na konto 

wieczności, w rzeczywistości czynią to dla siebie. Na tym polega 

droga Kaina. 

Jakże zupełnie inna jest droga męża wiary! Abel odczuwał piętno 

przekleństwa i przyjął je. Widział wyraźnie skażenie, jakie rozprze-

13	 aluzja do stanu opisanego w Objawieniu Jana 21,1; chodzi o zniesienie wszelkich 
barier i przeszkód (przyp. tłum.)



– 90 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

strzeniło się przez grzech i w świętej energii wiary złożył w ofierze 

to, co w słuszny przed Bogiem sposób rozwiązywało kwestię grze-

chu. Szukał i znalazł miejsce azylu w samym Bogu i zamiast wznieść 

sobie miasto na tej ziemi, znalazł na niej jedynie swój grób. Ziemia, 

która objawiła w całej pełni ducha i aktywność Kaina i jego rodziny, 

była odtąd splamiona krwią sprawiedliwego męża, natomiast dzisiaj 

ta sama ziemia, na której żyjemy, splamiona jest krwią Syna Bożego. 

Ta sama krew, która usprawiedliwia Kościół Boga, potępia świat. 

Wierzący dostrzega okiem wiary ów ciemny cień, jaki krzyż Chry-

stusa rzuca na blask tego przemijającego świata. Przemija bowiem 

kształt tego świata (1. Koryntian 7,31). Już niedługo nastanie jego 

koniec. Za drogą Kaina idzie błąd Balaama i bunt Koracha14. Co się 

stanie, gdy przybiorą one swój pełny kształt? – Otchłań otworzy 

swoją paszczę, aby pochłonąć bezbożnych i zamknie się znowu, aby 

przekazać ich na wieki najgęstszym ciemnościom (czytaj Judy 11-13). 

14	 czytaj 4. Mojżeszowa 16-17; 22-24 (przyp. redakcji). 



– 91 –

ROZDZIAŁ 5

POTOMKOWIE ADAMA:  
OD SETA DO NOEGO

Życie i śmierć – śmierć i życie

W rozdziale 5. znajdujemy upokarzający obraz słabości ludzkości, 

podlegającej tyrańskiej mocy śmierci. Choćby człowiek żył nawet 

długie setki lat, zrodził synów i córki, to koniec jego chlubnej historii 

będzie brzmiał zawsze tak samo: I umarł. Śmierć panowała od Adama 

aż do Mojżesza i Postanowione jest ludziom raz umrzeć, a potem sąd 

(Rzymian 5,14; Hebrajczyków 9,27). Człowiek nie jest w stanie 

pozbawić śmierci jej żądła. To nie jest w zakresie jego sił. Nie ma 

mocy, aby odsunąć od siebie wyrok śmierci, nawet gdyby jego życie 

upływało przyjemnie i szczęśliwie. 

Gdzie zatem jest źródło tej siejącej spustoszenie śmierci? Apostoł 

Paweł udziela nam na to pytanie odpowiedzi: Przez jednego człowieka 

grzech wszedł na świat, a przez grzech śmierć (Rzymian 5,12). To jest 

geneza śmierci. Przyszła ona z powodu grzechu. Grzech brutalnie 

zerwał więź łączącą stworzenie z żywym Bogiem, odcinając je od 

źródła życia. W związku z tym człowiek dostał się pod panowanie 

śmierci, której jarzma nie jest w stanie w żaden sposób zrzucić ze 

swojego karku. Jest to jeden z wielu dowodów na to, że człowiek 



– 92 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

jest zupełnie niezdolny, aby stanąć przed Bogiem. Nie ma społecz-

ności pomiędzy Bogiem a człowiekiem, jak tylko przez moc życia, 

a ponieważ człowiek znajduje się pod mocą śmierci, nie może być 

mowy o społeczności. Życie ma tyle wspólnego ze śmiercią, co świa-

tłość z ciemnością albo świętość z grzechem. Człowiek musi spotkać 

się z Bogiem na zupełnie nowym gruncie, na gruncie wiary, która 

pozwoli otworzyć mu oczy, aby mógł przejrzeć i zauważyć swój 

własny stan jako zaprzedany grzechowi (Rzymian 7,14). Wtedy rów-

nież będzie mógł pojąć charakter Boga jako Dawcy nowego życia, 

tryumfującego nad władzą śmierci – życia, które nie może zostać 

naruszone ani przez wroga, ani przez cokolwiek, co pochodzi od 

nas samych.

Pewnością i gwarancją życia wierzącego jest Chrystus. Chrystus 

jest jego życiem: zmartwychwstały, uwielbiony Chrystus, przeby-

wający w niebie jako pierwszy człowiek i jego wielki poprzednik, 

zasiadający po prawicy majestatu Bożego, zwycięzca wszystkiego, 

co mogło świadczyć przeciwko niemu. Życie Adama zależne było 

od posłuszeństwa i dlatego też utracił je przez nieposłuszeństwo. 

Natomiast Chrystus, który miał życie sam w sobie (czytaj Jana 1,4), 

przyszedł na ten świat i w doskonały sposób przeciwstawił się każdej 

formie grzechu człowieka i, poddając się mocy śmierci, zniszczył 

tego, który miał moc nad śmiercią, przez swoje zmartwychwstanie 

stając się życiem i sprawiedliwością wszystkich, którzy wierzą w Jego 

cudowne imię (czytaj Hebrajczyków 2,14-15). 

Niemożliwe jest, aby szatan mógł targnąć się na to życie lub 

w jakikolwiek sposób je naruszyć. Dlaczego? – Ponieważ sam Bóg 

jest źródłem tego życia, Chrystus kanałem, przez który ono pły-

nie, Duch Święty jego mocą, niebo jego ostatecznym domostwem, 



– 93 –

Potomkowie Adama: od Seta do Noego

a wieczność okresem jego trwania. Dla każdego, kto ma to cudowne 

życie, wszystko uległo całkowitej zmianie. Choć z jednej strony musi 

powiedzieć: „Wpośród życia jesteśmy w śmierci”, z drugiej może 

zaświadczyć: „Wpośród śmierci mamy życie”. W obszarze, w który 

zmartwychwstały Chrystus wprowadza swój lud, śmierć już nie 

panuje. Słowo Boże zapewnia nas, że śmierć została zniesiona. 

Tak, Chrystus oddalił śmierć z pola widzenia wierzącego, wypeł-

niając je życiem, dlatego to już nie śmierć go oczekuje, ale właśnie 

życie. Śmierć jest już poza nim, i to na zawsze. Przyszłość kryje dla 

niego w zanadrzu niebiańską wspaniałość u boku umiłowanego 

Zbawiciela. Co prawda musi zasnąć, zasnąć w Jezusie, ale to już nie 

jest śmierć. Fakt konieczności odejścia, aby być z Chrystusem, nie 

umniejsza nic z tej szczególnej nadziei wierzącego, jaką jest spo-

tkanie Pana w obłokach, przebywanie z Nim po wieczność i bycie 

takim, jakim jest On sam.

Henoch a nadzieja Kościoła

Cudowne wyjaśnienie tej prawdy znajdujemy w dziejach Henocha. 

Henoch stanowi jedyny wyjątek od reguły 5. rozdziału, zawartej 

w słowach: I umarł. Wyjątek brzmi: nie oglądał śmierci. Przez wiarę 

zabrany został Henoch, aby nie oglądał śmierci i nie znaleziono go, gdyż 

zabrał go Bóg. Zanim jednak został zabrany, otrzymał świadectwo, że 

się podobał Bogu (Hebrajczyków 11,5). Henoch był siódmym potom-

kiem po Adamie i z pewnością jest to pełne najgłębszego wyrazu, 

że śmierć właśnie nad nim nie mogła zaśpiewać swej tryumfalnej 

pieśni. Bóg wstawił się za swoim sługą i uczynił go stałym świa-

dectwem swojego zwycięstwa nad mocą śmierci. Po sześciokrotnej 



– 94 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

przytłaczającej relacji: I umarł, aż raduje serce to znamienne odkry-

cie, że był jeden, który nie umarł, gdyż zabrał go Bóg. I jeśli pytamy 

o powód tego wydarzenia, to odpowiedź jest bardzo prosta, a brzmi: 

przez wiarę. Henoch żył żywą wiarą w mające nastąpić zabranie go do 

obecności samego Boga i zanim został zabrany, chodził z Nim trzy-

sta lat. To odłączyło go całkowicie od jego otoczenia. Życie z Bogiem 

automatycznie chroni człowieka od myśli, planów i działań tego 

świata. Henoch urzeczywistnił tę zasadę w swym życiu, ponieważ 

już za dni jego życia objawiał się duch tego świata, sprzeciwiający się, 

podobnie jak i dzisiaj, wszystkiemu, co Boże. Ten mąż wiary odczu-

wał wyraźnie, że nie ma z tym systemem nic wspólnego i że jego 

rola, jaką powinien w nim spełnić, polega jedynie na nieustannym 

składaniu świadectwa o Bożej łasce i nadchodzącym sądzie (czytaj 

Judy 14-15). Niech synowie Kaina marnują swoje siły w próżnym 

usiłowaniu upiększania przeklętego świata – Henoch znalazł lepszy 

świat i wiódł swe życie w jego mocy. Jego wiara nie została dana mu 

w tym celu, aby ulepszał świat, lecz aby chodził z Bogiem. Najwy-

raźniej postawa niektórych chrześcijan, którzy próbują wyciągnąć 

jak najwięcej korzyści z obu światów, tego doczesnego i tego wiecz-

nego, była mu zupełnie obca. Dla niego istniał tylko jeden świat i tak 

powinno być z każdym wierzącym. 

Jakże obfite w treść są dalsze słowa: Henoch chodził z Bogiem! 

Przejawiają się w nich: autentyczne odłączenie od zła, samozapar-

cie, świętość, moralna czystość, łaska, łagodność, a jednocześnie 

gorliwość i energia, wierność i bezkompromisowa stanowczość. 

Chodzenie z Bogiem zawiera w sobie wszystko, co należy do Bożego 

życia. Obejmuje znajomość charakteru Boga takim, jakim sam się 

objawił i zrozumienie relacji, w jakiej jesteśmy wobec Niego.



– 95 –

Potomkowie Adama: od Seta do Noego

Tak więc w Ablu i Henochu znajdujemy ważną naukę o ofierze, 

na której opiera się wiara i o celu, którego nadzieja już teraz przy-

świeca wierzącemu, podczas gdy chodzenie z Bogiem znajduje się 

pomiędzy jednym a drugim, zamykając w sobie wszelkie szczegóły 

codziennego, praktycznego życia. Łaski i chwały udziela Pan, a pomię-

dzy łaską, która została już objawiona, a chwałą, która dopiero się 

objawi, jest ta radosna pewność, że Bóg nie odmawia tego, co dobre, 

tym, którzy żyją w niewinności (Psalm 84,12). 

Często mówi się, że krzyż i przyjście Pana stanowią ramy histo-

rii Kościoła. Właśnie te dwa punkty zobrazowane są w cudowny 

sposób w Księdze Początku, w ofierze Abla i zabraniu Henocha do 

nieba. Kościół zna swoje doskonałe usprawiedliwienie przez śmierć 

i zmartwychwstanie Chrystusa i czeka na ten błogosławiony dzień, 

w którym On przyjdzie i weźmie go do siebie: Usprawiedliwieni tedy 

z wiary, pokój mamy z Bogiem przez Pana naszego, Jezusa Chrystusa, 

dzięki któremu też mamy dostęp przez wiarę do tej łaski, w której sto-

imy, i chlubimy się nadzieją chwały Bożej (Rzymian 5,1-2; porównaj 

Rzymian 4,25). Albowiem my duchem z wiary nadziei sprawiedliwości 

oczekujemy (Galacjan 5,5). Kościół nie oczekuje sprawiedliwości, 

gdyż tą ma już z łaski, lecz nadziei, która powiązana jest nieroze-

rwalnie ze stanowiskiem, na którym został postawiony.

Niektórzy wykładowcy proroctw, nie rozpoznawszy szczególnego 

miejsca i stanowiska Kościoła w zamysłach Boga, rozpowszechniają 

na ten temat smutne, fałszywe nauki. Przyćmili nadzieję Kościoła, 

jaką jest przyjście Pana Jezusa po swoich jako owej gwiazdy jasnej 

porannej (Objawienie 22,16), tak że wielu współcześnie żyjących 

wierzących nie potrafi unieść się ponad nadzieję bogobojnej resztki 

Izraela, która polega na oglądaniu wzejścia słońca sprawiedliwo-



– 96 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

ści ze zbawieniem u swych skrzydeł (Malachiasza 3,20). Cytat ten 

mówi o kolejnym (mającym nastąpić po przyjściu Pana po swoich) 

przyjściu Jezusa Chrystusa w chwale, aby ustanowić na tej ziemi 

Tysiącletnie Królestwo Pokoju. Nauka ta pozbawiła wielu moralnej 

mocy, jaka tkwi w nadziei na przyjście Chrystusa po Kościół przed 

czasem ucisku. Zamiast wyczekiwać tego momentu i żyć w mocy 

tej nadziei, skłonni są raczej zajmować się przerażającymi wyda-

rzeniami, poprzedzającymi rzekomo Jego przyjście dla swoich, np. 

odnowienie Izraela, przyjście Antychrysta itp. Wydarzenia te według 

ich zgubnej nauki mają mieć miejsce przed przyjściem Chrystusa 

po Kościół, podczas gdy liczne miejsca Nowego Testamentu udo-

wadniają rzecz dokładnie przeciwną – czytaj Objawienie 3,10-11. 

Nadzieja Kościoła nie polega na oglądaniu wschodu słońca sprawie-

dliwości, lecz wzejściu gwiazdy jasnej porannej. Dokładnie tak samo, 

jak w widzialnym świecie gwiazda poranna pojawia się na niebie 

przed wzejściem słońca, tak też w tej duchowej sferze Pisma – Chry-

stus jako ta gwiazda będzie witany z radością przez Kościół, zanim 

Izrael ujrzy pierwsze promienie wschodzącego słońca (przyp. aut.). 

Kościół zostanie wyrwany jak Henoch spośród otaczającego go 

zła i zachowany przed nadchodzącym złem. Bóg nie zostawił Heno-

cha, aby przypatrywał się temu, jak zło osiąga swoje apogeum i oglą-

dał sąd Boży, którego czara wylewa się z całą mocą nad zepsutym 

światem. Nie widział wód potopu, otwierających się źródeł wielkiej 

otchłani ani upustów nieba. Został zabrany, zanim te rzeczy się wyda-

rzyły i stał się tym samym cudownym obrazem tych, którzy nie zasną, 

ale jako żywi pośpieszą na spotkanie Pana: Nie wszyscy zaśniemy, ale 

wszyscy będziemy przemienieni w jednej chwili, w okamgnieniu, na 

odgłos trąby ostatecznej (1. Koryntian 15,51-52). To właśnie pochwy-



– 97 –

Potomkowie Adama: od Seta do Noego

cenie, tj. zabranie do nieba, było właściwą nadzieją Henocha, a nie 

śmierć. Takie oczekiwanie Syna Bożego z niebios (1. Tesaloniczan 1,10) 

jest zgodnie ze słowami apostoła poparte niezłomnym prawem-na-

dzieją Kościoła. Najprostszy i najmniej pouczony chrześcijanin jest 

w stanie to zrozumieć, tym się radować i w pewnej mierze doświad-

czać na sobie samym mocy tej nadziei, sprawiając, aby była widoczna 

w jego życiu i wywierała wpływ na podejmowane przez niego dzia-

łania i decyzje. Być może nie jest w stanie zbadać od podszewki 

proroctw, ale za to może zasmakować realności, pociechy i mocy tej 

niebiańskiej błogosławionej nadziei (porównaj Tytusa 2,13), która jest 

prawną własnością każdego członka niebiańskiego ciała Chrystusa, 

jakim jest Jego Kościół. 

Albowiem objawiła się łaska Boża, zbawienna dla wszystkich 

ludzi, nauczając nas, abyśmy wyrzekli się bezbożności i świa-

towych pożądliwości i na tym doczesnym świecie wstrzemięź-

liwie, sprawiedliwie i pobożnie żyli, oczekując błogosławionej 

nadziei i objawienia chwały wielkiego Boga i Zbawiciela 

naszego, Chrystusa Jezusa, który dał samego siebie za nas, 

aby nas wykupić od wszelkiej nieprawości i oczyścić sobie lud 

na własność, gorliwy w dobrych uczynkach. (Tytusa 2,11-14); 

Gdzie zaś grzech się rozmnożył, tam łaska bardziej obfitowała. 

(Rzymian 5,20).





– 99 –

ROZDZIAŁY 6 – 9

POTOP

Tym samym doszliśmy do bardzo ważnego i klarownego w swym 

przesłaniu fragmentu rozważanej przez nas księgi. Droga Heno-

cha – droga obcego przybysza na tej ziemi – skończyła się wzięciem 

go do nieba. Został zabrany, zanim szerzące się zło sięgnęło zenitu, 

zanim jeszcze nad skażoną ziemią wylała się czara Bożego sprawie-

dliwego sądu i gniewu. Jak niewielki wpływ wywarło jego zniknię-

cie na charakter i myślenie jego otoczenia, rozpoznajemy, czytając 

pierwsze wiersze 6. rozdziału:

A kiedy ludzie zaczęli rozmnażać się na ziemi i rodziły im się 

córki, ujrzeli synowie boży, że córki ludzkie były piękne. Wzięli 

więc sobie za żony te wszystkie, które sobie upatrzyli.

Zło człowieka

Zmieszanie Bożego z tym, co ludzkie, jest szczególną formą zła 

i bardzo zręcznym chwytem szatana, którym posługuje się w celu 

zatrucia świadectwa Chrystusowego na ziemi. Mieszanka ta może 

niejednokrotnie wydawać się czymś, po co warto sięgnąć. Często na 

pozór wydaje się, że korzystając z tego rodzaju środków, będziemy 



– 100 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

mieli lepsze powodzenie w rozpowszechnianiu dobrej nowiny 

i pomnożymy oddziaływanie Bożego wpływu. Może wydawać się 

nawet, że taki sposób działania przynosi ze sobą więcej pożytku niż 

szkody. Nasza ocena zależy jednak od perspektywy, z jakiej przy-

glądamy się temu zjawisku. Gdy rozważamy je w świetle obecności 

Bożej, nie będziemy umieć dostrzec żadnej korzyści w zmiesza-

niu się ludu Bożego z synami tego świata czy w uatrakcyjnianiu 

prawdy przez ludzkie przemyślenia. Rozpowszechnianie prawdy 

Bożej w taki sposób czy też forsowanie interesów tych, którzy na 

ziemi powinni być świadectwem dla Boga, nigdy nie jest zgodne 

z Jego myślami. Boża zasada brzmi bezkompromisowo – odłączenie 

od wszelkiego zła. Nie da się odstąpić od tej niezmiennej zasady bez 

wyrządzania szkody prawdzie. 

Z relacji zawartej w 6. rozdziale naszej księgi widzimy wyraź-

nie, że spowinowacenie się synów bożych z córkami ludzkimi15 miało 

smutne następstwa. Co prawda, owoc tego związku, zgodnie z oceną 

człowieka, wyróżniał się nierzadko pięknym wyglądem – w 4. wier-

szu czytamy przecież o dzieciach narodzonych z tych związków: To 

są mocarze, którzy z dawien dawna byli sławni (1. Mojżeszowa 6,4). 

Niemniej jednak wyrok Boży brzmiał zupełnie inaczej. Pan widział, 

że wielka jest złość człowieka na ziemi i że wszelkie jego myśli oraz 

dążenia jego serca są ustawicznie złe (1. Mojżeszowa 6,5). Ustawicznie 

zły – taki był stan człowieka w oczach Boga, spowodowany zmiesza-

15	 Ród Seta można przyrównać do „synów Bożych”, gdyż byli oddzieleni od złej linii 
Kaina (por. 2 Kor. 6,17-18). Niestety dalszy rozwój wydarzeń wskazuje, że wie-
rzący ludzie z linii Seta zostali uwiedzeni przez atrakcyjność kobiet z rodu Kaina, 
które są tutaj nazwane „córkami ludzkimi”. Do dziś jest dokładnie tak samo, gdy 
wierzący człowiek pobiera się z niewierzącym. Niestety będzie to miało smutne 
następstwa, gdyż jest to sprzeczne z myślami Bożymi (przyp. redakcji)



– 101 –

Potop

niem tego, co święte, z tym, co nieświęte. Jeżeli święte pokolenie nie 

zachowa swej czystości, świadectwo Boże na ziemi zostanie co naj-

mniej mocno zakłócone. Pierwsze dążenia szatana w tym kierunku 

polegały na próbach udaremnienia zamysłu Bożego przez wybicie 

świętego potomstwa. Gdy się to nie udało, znalazł inną drogę, na 

której próbował to osiągnąć – zepsuł je i skaził.

Ważne jest, aby właściwie zrozumieć zamiar, charakter i rezultat 

tego zjednoczenia się synów bożych z córkami ludzkimi. Zwłaszcza 

w naszych czasach coraz popularniejsze są próby igrania z prawdą 

w celu osiągnięcia jakiegoś sojuszu czy kompromisu. Powinniśmy 

dobrze mieć się na baczności przed tym niebezpieczeństwem. Praw-

dziwe porozumienie nie może być nigdy osiągnięte kosztem prawdy. 

Motto wiernego chrześcijanina powinno brzmieć zawsze: „Prawda 

za wszelką cenę! Jeżeli na tej drodze da się osiągnąć porozumienie, 

to tym lepiej, ale prawda za wszelką cenę!”. W przeciwieństwie do 

tego fałszywa uległość podpowiada: „Porozumienie za wszelką cenę! 

Jeżeli na tej drodze da się zachować prawdę, to tym lepiej, ale – 

porozumienie za wszelką cenę!”. Chciejmy nieustannie pamiętać 

o słowach: Ale mądrość, która jest z góry, jest przede wszystkim czy-

sta, następnie miłująca pokój (Jakuba 3,17). Mądrość, która pochodzi 

z dołu, aż za często wywraca ten Boży porządek „do góry nogami”. 

Ponieważ za wszelką cenę chce zachować charakter miłującej pokój, 

nie może być nigdy czysta. Tam, gdzie rezygnuje się z prawdy, nie 

może być mowy o autentycznym świadectwie. Dlatego widzimy, 

że w tym przedpotopowym czasie to smutne połączenie pomiędzy 

świętym a nieświętym miało tylko taki skutek, że pomogło złu zwy-

ciężyć i sprowadziło nieuchronny sąd Boży.



– 102 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Noe znajduje łaskę u Boga

I rzekł Pan: Zgładzę człowieka, którego stworzyłem, z powierzchni ziemi 

(1. Mojżeszowa 6,7). Nie było innej możliwości. Wszystko, co skaziło 

swe ścieżki na tej ziemi, musiało zostać usunięte. Mocarze i sławni, 

wszyscy bez różnicy musieli zostać wytępieni, wszelkie ciało musiało 

zostać unicestwione jako zupełnie nienadające się dla Boga. Położę 

kres wszelkiemu ciału, powiedział Bóg w 13. wierszu. Nie chodziło 

o położenie kresu egzystencji jedynie pewnej części istot żywych, 

nie – w oczach Pana wszelkie ciało było niepoprawnie złe i zepsute. 

Zostało zważone i znalezione zbyt lekkim. Tak więc Pan przedstawił 

Noemu jedyny środek ratunku: Zbuduj sobie arkę z drzewa żywicz-

nego (1. Mojżeszowa 6,14). 

W taki oto sposób Noe dowiedział się, co Bóg myślał na temat 

jego otoczenia. Wypowiadając te słowa, Bóg chciał obnażyć korzenie 

tego, czym człowiek pysznił się tak bardzo w swej próżnej dumie 

i samozadowoleniu. Rzeczywiście, serce ludzkie mogło z podziwem 

spoglądać na artystów, mocarzy i mężów o wielkiej sławie. Podczas 

gdy rozbrzmiewający dźwięk lutni i fletów radował wrażliwą duszę 

ludzką, uprawiano ziemię i zabiegano skrupulatnie o zaspokoje-

nie wszystkich ludzkich potrzeb w sposób, który miał wykluczyć 

każdą rodzącą się myśl o nadchodzącym sądzie. Jakże ciemny cień 

na te okoliczności rzuca z całym naciskiem wypowiedziane słowo 

zgładzę. Czyż kreatywny duch człowieka nie mógł wymyślić wyj-

ścia z tej sytuacji? Czyż mocarz nie mógł wyzwolić się przez wielką 

swoją moc? – Nie. Istniała tylko jedna droga ratunku, ale dostrzec 

ją potrafiła jedynie wiara, a nie bystry wzrok człowieka, jego rozum, 

odkrywczy duch i siła wyobraźni. 



– 103 –

Potop

Wiara w Słowo Boże

Przez wiarę zbudował Noe, ostrzeżony cudownie o tym, czego jeszcze 

nie można było widzieć, pełen bojaźni, arkę dla ocalenia rodziny swojej; 

przez nią wydał wyrok na świat i odziedziczył usprawiedliwienie, które 

jest z wiary (Hebrajczyków 11,7). Słowo Boże rzuca swoje światło na 

wszystko, co tak skutecznie mami i oszukuje ludzkie serce. Zabiera 

każdy rodzaj upiększenia, usuwa złotą powłokę, którą chytry wąż 

przyozdabia ów przemijalny świat, nad którym wisi miecz sądu 

Bożego. Jedynie wiara daje się ostrzec przez Boga wtedy, gdy rzeczy, 

o których On mówi, jeszcze nie można widzieć. Natura człowieka jest 

zdominowana przez rzeczy widzialne, przez to wszystko, co on sam 

jest w stanie dostrzec, podczas gdy wiara z ufnością daje prowadzić 

się nieomylnemu Słowu Bożemu. Jakże nieopisanym skarbem jest 

Słowo wpośród ciemnego świata! Daje stabilny grunt pod nogami – 

grunt, który się nie chwieje nawet w najbardziej burzliwe dnie. Gdy 

Bóg mówił Noemu o nadchodzącym sądzie, nic jeszcze nie wskazy-

wało na to, że miałby on nastąpić, ale Boża zapowiedź stała się realna 

w ufnym sercu Noego. Wiara nie czeka na objawienie się jakiejś 

rzeczy, ale wiara rodzi się z tego, co się słyszy, tym zaś, co się słyszy, jest 

słowo Chrystusa (BT, Rzymian 10,17).

Wszystkim, czego potrzebuje mąż wiary, jest pewność, że prze-

mówił sam Bóg. Tak mówi Pan rozwiewa każdą jego wątpliwość. Kto 

uczynił Słowo Boże podstawą swych przekonań, jest w stanie stawić 

czoła napierającemu nurtowi ludzkich opinii i przesądów. Słowo 

Boże wzmocniło serce Noego podczas jego długotrwałej służby i to 

samo Słowo od tego pamiętnego dnia podniosło na duchu miliony 

świętych Bożych mimo ostrego sprzeciwu świata. Dlatego nie jeste-

śmy w stanie dostatecznie docenić tego Słowa. Bez Słowa Bożego 



– 104 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

wszędzie panuje ciemność i niepewność, a z nim – światłość i pokój. 

Ono pokazuje i oświetla wierzącemu bezpieczną i błogosławioną 

drogę. Tam, gdzie nie świeci, człowiek błądzi w labiryncie ludzkich 

filozofii. Skąd Noe miałby wziąć siłę i wytrwałość, by sto dwadzieścia 

lat głosić sprawiedliwość, gdyby Słowo Boże nie było podstawą dla 

jego zwiastowania? Jakże miałby oprzeć się drwinom i szyderstwom 

niewierzącego świata i trzymać się mocno świadectwa Boga o zbliża-

jącym się sądzie? Słowo Boże stanowiło fundament, na którym mógł 

się oprzeć, a duch Chrystusowy, udzielając mu swej mocy, pozwolił 

mu bez obaw stanąć na twardym gruncie.

Drogi wierzący czytelniku, czy mamy coś, co mogłoby uzdolnić 

nas do wytrwania w służbie dla Chrystusa w tak złym czasie, jak 

obecny? Dokładnie tyle, ile miał Noe. To jest dla nas wystarczające 

i nie potrzebujemy niczego więcej. Zastosowanie Słowa i posługi-

wanie się nim pod przewodnictwem Ducha Świętego (Jedynego, 

który może dać nam zrozumienie tego Słowa) jest wszystkim, co jest 

konieczne, aby mając pełne wyposażenie, być zdolnym do wszelkiego 

dobrego dzieła (2. Tymoteusza 3,16-17).

Budowa arki – jedyna droga ratunku

Rzekł tedy Bóg do Noego: Położę kres wszelkiemu ciału, bo przez nie 

ziemia pełna jest nieprawości; zniszczę je wraz z ziemią. Zbuduj sobie 

arkę z drzewa żywicznego. Zrób komory w arce i powlecz ją wewnątrz 

i zewnątrz smołą (1. Mojżeszowa 6,13-14). W wierszach tych widzimy 

zepsucie człowieka i Boży środek zaradczy. Bóg pozwolił człowie-

kowi, by szedł swą drogą aż do końca, aby dojrzały zasady, którymi 

kierował się w swym postępowaniu. Kwas był czynny i przeniknął 



– 105 –

Potop

całe ciasto. Zło sięgnęło szczytu. Wszelkie ciało było tak dogłębnie 

zepsute, że gorsze już być nie mogło. Dlatego Bogu nie pozostało 

nic innego, jak całkowicie je unicestwić, ratując jednocześnie tych, 

którzy zgodnie z Jego doskonałym, odwiecznym zamysłem spo-

krewnieni byli z Noem, jedynym sprawiedliwym. Cała ta historia 

dokładnie obrazuje naukę o krzyżu. Znajdujemy w niej sąd Boży nad 

ciałem, zepsutą, skażoną i złą naturą człowieka i jednocześnie obja-

wienie pełni ratującej łaski Bożej, zwracającej się ku takim, którzy 

osiągnęli dno swego moralnego upadku. Nawiedziła nas światłość 

z wysokości (Łukasza 1,78). Gdzie? Dokładnie tam, gdzie znajdowa-

liśmy się jako grzesznicy. Boże światło dociera do głębi zepsutego 

serca grzesznika i odsłania jego prawdziwy stan. Światłość musi 

osądzić wszystko, co zwraca się przeciwko niej, ale jednocześnie 

daje nam poznanie zbawienia przez odpuszczenie grzechów. Krzyż 

jest wyrazem sądu Bożego nad wszelkim ciałem, a równocześnie 

objawieniem Jego cudownego zbawienia dla zgubionego, winnego 

grzesznika. Na krzyżu grzech został osądzony do końca, sam grzesz-

nik – doskonale wyratowany, a Bóg – objawiony w pełni swej wznio-

słej istoty. 

1. List Piotra rozjaśnia ten temat. W wierszach 18-22 trzeciego 

rozdziału czytamy: 

Gdyż i Chrystus raz za grzechy cierpiał, sprawiedliwy za nie-

sprawiedliwych, aby was przywieść do Boga; w ciele wpraw-

dzie poniósł śmierć, lecz w duchu został przywrócony życiu. 

W nim też poszedł i zwiastował duchom będącym w wię-

zieniu, które niegdyś były nieposłuszne, gdy Bóg cierpliwie 

czekał za dni Noego, kiedy budowano arkę, w której tylko 



– 106 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

niewielu, to jest osiem dusz, ocalało przez wodę. Ona jest obra-

zem chrztu, który teraz i was zbawia, a jest nie pozbyciem 

się cielesnego brudu16, lecz prośbą do Boga o dobre sumienie 

przez zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa, który wstąpił na 

niebiosa, siedzi na prawicy Bożej, a poddani mu są aniołowie 

i zwierzchności, i moce. 

To ważne miejsce wskazuje na naukę o arce i na jej związek ze 

śmiercią Chrystusa. Jak niegdyś podczas potopu, tak podczas śmierci 

Chrystusa wszystkie fale i nawałnice przeszły nad Tym, który był 

bez grzechu. Stworzenie zostało pogrzebane pod szalejącymi falami 

sprawiedliwego gniewu Bożego, a Duch Chrystusa woła: Wszyst-

kie nawałnice i fale twoje przeszły nade mną (Psalm 42,7). Wszystkie 

nawałnice i fale Boga przetoczyły się na krzyżu nad czystą, świętą 

Osobą Pana Jezusa. Nie pozostała ani jedna, która mogłaby zagrozić 

wierzącemu. Na Golgocie rzeczywiście widzimy, jak wytrysnęły źró-

dła wielkiej otchłani i otworzyły się upusty nieba (1. Mojżeszowa 7,11). 

16	 Widzimy tu mądrość Ducha Świętego, który w szczególny, godny uwagi sposób 
traktuje na tym miejscu chrzest. Czytelnikowi z pewnością nie jest obcy niewła-
ściwy użytek, jaki wielu zrobiło z chrztu i znaczenie, jakie przypisywane jest mu 
przez wielką część chrześcijaństwa. Wiemy, że wyłączne działanie krwi Chrystusa 
przypisuje się wodzie chrztu, podobnie jak odnawiającą łaskę Ducha Świętego. 
Tak więc możemy jedynie zadziwiać się nad mądrością, z jaką Duch Boży czuwa 
tutaj nad tym tematem, tłumacząc, że chrzest nie jest wyzbyciem się brudu ciała, 
jak można łatwo myśleć w powiązaniu z wodą, lecz prośbą o dobre sumienie przed 
Bogiem. Ta prośba (lub pragnienie) nie opiera się jednak na samym chrzcie, który 
niewątpliwie jest ważnym zarządzeniem Królestwa, lecz na zmartwychwstaniu 
Jezusa Chrystusa, który został wydany za grzechy nasze i wzbudzony z martwych dla 
usprawiedliwienia naszego (Rzymian 4,25). Nie muszę chyba wspominać, że chrzest 
jako bezpośrednie zarządzenie Pańskie jest ważny na swoim miejscu, ale gdy 
tylko zauważamy, że ludzie stawiają symbol w miejsce rzeczywistości, jesteśmy 
zobowiązani, by obnażyć dzieło szatana przez światło Słowa Bożego (przyp. aut.).



– 107 –

Potop

Głębina przyzywa głębinę w odgłosie wodospadów swoich. Chrystus 

wypił kielich goryczy i poniósł gniew Boży w doskonały sposób. 

W sądzie wziął na siebie cały ciężar odpowiedzialności swego ludu 

i zadośćuczynił woli Bożej. Wiara w Niego powoduje cudowny pokój 

duszy. Skoro Pan Jezus osobiście unieważnił wszelkie oskarżenia, 

które świadczyły przeciwko nam, skoro usunął z drogi każdą prze-

szkodę, zwyciężył grzech i za nas wypił do dna kielich gniewu i sądu, 

to cóż miałoby jeszcze zmącić nasz pokój? Niezachwiany pokój jest 

naszym udziałem. Głębokie błogosławieństwa i wieczny dział należą 

do nas – są to podarunki odkupieńczej miłości, które otrzymujemy 

z ręki Boga na mocnym gruncie dokonanego przez Chrystusa dzieła.

Całkowite bezpieczeństwo udziałem tych,  
którzy schronili się w arce

Noe nie obawiał się fal sądu Bożego. Czemuż miałby zaprzątać 

sobie nimi głowę? On wiedział, że tryskały z niepohamowaną 

mocą, podczas gdy on sam niesiony był na tych samych falach 

w górę – w bezpieczną strefę pokoju, gdzie nic nie mogło mu zagro-

zić. Z przepełnionym pokojem sercem dał ponieść się tym falom, 

które przyniosły sąd na wszelkie ciało. Przez samego Boga został 

zaniesiony w bezpieczne miejsce i mógłby zawołać wraz z aposto-

łem: Jeśli Bóg za nami, któż przeciwko nam? (Rzymian 8,31). Sam Pan 

kazał mu wejść do arki z całym jego domem. Gdy tylko to uczynił, 

czytamy: I zamknął Pan za nim. Od tego momentu wszyscy, którzy 

przebywali w arce, byli bezpieczni. Pan zamknął drzwi, a bez Jego 

przyzwolenia nikt nie mógł wyjść z arki ani też do niej wejść. Arka 

miała tylko jedne drzwi i jedno okno. Pan sam zamknął swą mocną 



– 108 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

dłonią drzwi, pozostawiając Noemu znajdujące się wysoko, poza 

jego zasięgiem okno, przez które patrzeć mógł jedynie w górę, skąd 

przyszedł Boży sąd. Okno to utwierdzało go w przekonaniu, że dla 

niego nie ma już sądu. Umieszczone pod dachem arki okno pozwa-

lało wyratowanej rodzinie spoglądać jedynie w górę. Nie mogli 

widzieć ani szalejącego żywiołu, ani śmierci, ani spustoszenia, które 

przyniosła ze sobą woda. Pomiędzy nimi a budzącym grozę kata-

klizmem znajdował się Boży środek zbawienia – żywiczne drzewo. 

Nie wiem, czy jest jakieś inne zdanie, które w tak piękny i zde-

cydowany sposób wyrażałoby pewność i bezpieczeństwo stanowi-

ska wierzącego, jak to treściwe zdanie: I zamknął Pan za nim. Któż 

mógłby otworzyć to, co zostało zamknięte przez Boga? Noe znaj-

dował się na najbezpieczniejszym miejscu, jakie tylko istniało, na 

które zaprowadzić go mógł jedynie Bóg. Żadna moc aniołów, ludzi 

czy diabła nie byłaby w stanie wyłamać drzwi arki i otworzyć drogę 

szalejącej masie wód. A dlaczego? – Ponieważ zostały zamknięte 

przez tę samą rękę, która otworzyła upusty niebios i pozwoliła, aby 

trysnęły z niego źródła otchłani. O Chrystusie czytamy, że jest Tym, 

który ma klucz Dawida, Ten, który otwiera, a nikt nie zamknie, i Ten, 

który zamyka, a nikt nie otworzy (Objawienie 3,7). On trzyma w swej 

ręce również klucze śmierci i piekła (Objawienie 1,18). Nikt nie może 

przejść bez Jego przyzwolenia przez bramy grobu lub też je opuścić. 

On ma wszelką moc na niebie i na ziemi (Mateusza 28,18). Bóg dał 

go za głowę nad wszystkim kościołowi (BG, Efezjan 1,22) i w Nim 

wierzący jest doskonale bezpieczny. Któż mógłby targnąć się na 

Noego? Jakaż fala mogłaby wedrzeć się do arki, która od wewnątrz 

i od zewnątrz zalepiona była szczelnie smołą? Tak samo jest i dzisiaj. 

Kto może skrzywdzić tego, który we wierze schronił się pod krzy-



– 109 –

Potop

żem? Każdy wróg wierzącego został na zawsze poskromiony. Śmierć 

Chrystusa zwycięsko odparła wszelki zarzut, a Jego zmartwychwsta-

nie jest wyrazem nieskończonego upodobania Boga w Jego dziele – 

gdyż na podstawie tego właśnie dzieła Bóg może nas przyjąć, nie 

ujmując przy tym nic ze swojej sprawiedliwości i świętości, które 

muszą osądzić grzech. Dzięki temu dziełu możemy zbliżać się do 

Niego pełni ufności.

Po zabezpieczeniu drzwi arki swą własną ręką Bóg pozostawia 

wierzącemu okno – powód do nieopisanej radości. Jest to obraz 

szczęśliwej i świętej społeczności z Tym, który ocalił nas przed nad-

chodzącym gniewem i uczynił dziedzicami przyszłej chwały. Piotr 

mówi o takich, którzy są ślepi i krótkowzroczni i zapomnieli, że 

zostali oczyszczeni z dawniejszych swoich grzechów (2. Piotra 1,9). 

Jest to godny pożałowania stan i skutek zaniedbania pielęgnowanej 

przez modlitwę społeczności z Tym, który na zawsze zawarł nas 

w Chrystusie. 

Zaryglowane drzwi

Przyjrzyjmy się krótko sytuacji tych, którym Noe tak długo zwiasto-

wał sprawiedliwość. Z pewnością ci ludzie z przerażeniem patrzyli 

na oddalającą się arkę, unoszącą się powoli na wodzie, gdyż drzwi 

zostały zamknięte. Dla tych ludzi dzień łaski bezpowrotnie minął. 

Ta sama dłoń, która zamknęła Noego w środku arki, zostawiła ich 

na zewnątrz. Ci, którzy znajdowali się poza arką, tak samo niewiele 

mogli wskórać, żeby znaleźć się w środku, jak ci, którzy rzeczywiście 

byli w środku, by wydostać się na zewnątrz. Jedni byli bezpowrotnie 

zgubieni, inni cudownie ocaleni. Zarówno cierpliwość Boża, jak 



– 110 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

i świadectwo jego sługi zostały całkowicie zlekceważone i podeptane. 

Sprawy doczesne pochłonęły całą uwagę tych nieszczęśników. Jedli, 

pili, żenili się i za mąż wychodzili aż do dnia, kiedy Noe wszedł do arki 

i nastał potop, i wytracił wszystkich (Łukasza 17,27). Rzeczy te nie były 

złe same w sobie. Zło nie tkwiło w ich zajęciach, lecz w tych, któ-

rzy się nimi zajmowali. Wszystkie te czynności mogły odbywać się 

w bojaźni Pana i ku chwale Jego świętego imienia, gdyby tylko czy-

nione były z wiarą. Niestety tak nie było. Słowo Boże zostało odrzu-

cone. Bóg zapowiedział sąd, ale ludzie nie dali Mu wiary. Mówił 

o grzechu i zepsuciu, ale nie dali się przekonać. Mówił o ratunku, ale 

oni nie chcieli o nim słyszeć i nie zważali na niego. Byli pochłonięci 

swoimi własnymi planami i przemyśleniami, a dla Boga nie znaleźli 

czasu ani miejsca. Zachowywali się tak, jakby cała ziemia została na 

zawsze oddana im w dzierżawę. Zapomnieli o pewnym nadzwyczaj 

ważnym zastrzeżeniu. Stracili z oczu poważne „aż do”. Całkowicie 

wykluczyli Boga. Wszelki twór myśli ich serc był ustawicznie zły 

i dlatego nie potrafili uczynić nic dobrego. Ich myśli, słowa i czyny 

obracały się nieustannie wokół nich samych. Kierowali się swą wła-

sną wolą i w ten sposób zapomnieli o Bogu. 

… tak będzie i za dni Syna Człowieczego

Pan Jezus powiedział: Jak było za dni Noego, tak będzie i za dni Syna 

Człowieczego. Niektórzy chcieliby wmówić nam, że zanim Syn Czło-

wieczy przyjdzie z nieba w obłokach, cała ziemia od jednego do 

drugiego bieguna wypełniona będzie sprawiedliwością. Chcieliby 

nas przekonać, że wskutek przyjaznych ludzkości dążeń naszych dni 

możemy spodziewać się rządów sprawiedliwości i pokoju. Powyżej 



– 111 –

Potop

zacytowany wiersz rozwiewa tego rodzaju mrzonki. Jak to było za 

dni Noego? Czy sprawiedliwość i prawda panowały na ziemi? Czy 

ziemia wypełniona była poznaniem Pana? Odpowiedź Pisma Świę-

tego brzmi jednoznacznie: 

Ale ziemia była skażona w oczach Boga i pełna nieprawości. 

I spojrzał Bóg na ziemię, a oto była skażona, gdyż wszelkie 

ciało skaziło drogę swoją na ziemi (1. Mojżeszowa 6,11-12). 

Tak też będzie za dni Syna Człowieczego. Sformułowanie to jest dość 

wyraziste. Sprawiedliwość i nieprawość doprawdy niewiele mają ze 

sobą wspólnego. Niewiele też jest podobieństwa pomiędzy ogólnie 

panującą bezbożnością a wszechobecnym pokojem. Serce, które 

jest uległe Słowu Bożemu i tym samym wolne od tendencyjnych 

poglądów, rozpoznaje z łatwością prawdziwy charakter dnia poprze-

dzającego przyjście Syna Człowieczego. Za czasów Noego doprawdy 

nie było nic, co w jakikolwiek sposób przypominałoby stan ogólnej 

sprawiedliwości i pokoju, i czegoś podobnego nie będzie również 

przed przyjściem Pana. 

Niewątpliwie człowiek wykazał się nie lada energią, aby uczynić 

świat przyjemnym miejscem przebywania, ale myśl, aby uczynić 

z niego miejsce, w którym Bóg mógłby się dobrze czuć i zamiesz-

kać, była mu zupełnie obca. Tak samo i dzisiaj człowiek angażuje 

swą całą energię w usilne starania, by usunąć ze swej drogi wszelkie 

kamienie i uczynić świat tak atrakcyjnym, jak tylko jest to moż-

liwe. Nie ma to nic wspólnego z prostowaniem ścieżek dla naszego 

Boga i wyrównywaniem tego, co nierówne, by wszelkie ciało mogło 

oglądać chwałę Pańską (Izajasza 40,3-5). Cywilizacja faktycznie robi 



– 112 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

postępy, ale cywilizacja to jeszcze nie sprawiedliwość. Świat upięk-

sza się i przygotowuje, ale nie na przywitanie Chrystusa, lecz na 

Antychrysta. Człowiek niestrudzenie się uwija, aby pieczołowicie 

utkanym własnoręcznie płaszczykiem przykryć swą nagość i bezsil-

ność, ale ich zakrycie wcale ich nie eliminuje. Są jedynie przykryte 

lichą warstwą i wkrótce zostaną ujawnione w całej swej brzydocie 

jak nigdy dotąd. Jednym ruchem szkarłatna szminka zostanie starta, 

a zgrabnie wystrugane drzewo cedrowe przewrócone. Tamy, przy 

których użyciu człowiek próbuje zawęzić wartki strumień ludzkiej 

złości, ustąpią już wkrótce pod jej silnym naporem. Wszelkie usi-

łowania, aby utrzymać w ryzach każdy przejaw fizycznego, ducho-

wego i moralnego zwyrodnienia Adamowego potomstwa, okażą się 

daremne. Położę kres wszelkiemu ciału, brzmi klarowna wypowiedź 

Boga. Nie człowiek, lecz Bóg zadecydował o jego końcu. Nawet jeśli 

szydercy pytają: Gdzież jest przyobiecane przyjście jego? Odkąd bowiem 

zasnęli ojcowie, wszystko tak trwa, jak było od początku stworzenia, 

zbliża się nieuchronnie chwila, w której wszyscy kpiarze otrzymają 

odpowiedź: A dzień Pański nadejdzie jak złodziej; wtedy niebiosa 

z trzaskiem przeminą, a żywioły rozpalone stopnieją, ziemia i dzieła 

ludzkie na niej spłoną (2. Piotra 3,4-10). Tak brzmi odpowiedź, jakiej 

Bóg udzieli na szyderstwa dzieci tego świata. W jaki sposób odpo-

wie na tęsknotę i wyczekiwanie dzieci Bożych? Niech Bogu będzie 

chwała! – Ich perspektywa jest zupełnie inna. Pośpieszą one na spo-

tkanie Oblubieńca w obłokach, zanim jeszcze zło sięgnie zenitu 

i zanim wyleje się przepełniona czara gniewu Bożego. Kościół Boży 

nie czeka na moment spalenia świata w ogniu sądu, lecz na wzejście 

jasnej jutrzenki porannej (Objawienie 22,16). 



– 113 –

Potop

Pojednajcie się z Bogiem

Niezależnie od tego, z jakiego punktu widzenia nie przyglądalibyśmy 

się przyszłym wydarzeniom – czy to Kościołowi w chwale niebios, 

czy światu w płomieniach sądu, czy to przyjściu Oblubieńca, czy 

nadejściu złodzieja, czy porannej jutrzence, czy palącemu skwarowi 

słońca, pochwyceniu Kościoła czy nastaniu dnia sądu – w każdym 

z tych przypadków zauważymy, jak ważną jest oferta łaski Bożej 

dla zgubionych grzeszników. Oto teraz dzień zbawienia (2. Koryn-

tian 6,2). Bóg w Chrystusie świat z sobą pojednał, nie zaliczając im ich 

upadków, i powierzył nam słowo pojednania (2. Koryntian 5,19). Jesz-

cze dzisiaj Bóg chce zdobywać ludzi, wkrótce będzie sądzić, dzisiaj 

wszystko jest jeszcze łaską, niedługo – gniewem. Dzisiaj przebacza 

jeszcze grzechy przez krzyż, wkrótce karać je będzie wieczną kaźnią. 

Teraz posyła jeszcze we wszystkie strony świata cudowną wiado-

mość o swej obfitej, suwerennej łasce. Ogłasza grzesznikom wieść 

o dokonanym dziele odkupienia przez drogocenną ofiarę Chrystusa. 

Zapewnia ich, że wszystko zostało już za nich dokonane i wszystkim 

Jego wymogom stało się zadość. Czeka, aby wciąż jeszcze móc oka-

zywać swą cierpliwość. Cierpliwość naszego Pana jest ratunkiem dla 

wielu, gdyż Pan nie zwleka z dotrzymaniem obietnicy, chociaż niektórzy 

uważają, że zwleka, lecz okazuje cierpliwość względem was, bo nie chce, 

aby ktokolwiek zginął, lecz chce, aby wszyscy przyszli do upamiętania 

(2. Piotra 3,9). Jakże poważna jest i dzisiaj ta prawda! Bezgraniczna 

łaska jest oferowana – bezgraniczny sąd zbliża się wielkimi krokami. 

Z jakim zainteresowaniem powinniśmy śledzić rozwój zamysłów 

Boga! Pismo rzuca tak jasne światło na nie, że nie jesteśmy, jak to 

określił pewien chrześcijański pisarz, „zmuszeni, aby przyglądać się 

w osłupieniu mającym miejsce dookoła nas wydarzeniom, jak byśmy 



– 114 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

nie wiedzieli, gdzie jesteśmy i dokąd zmierzamy”. Powinniśmy 

dokładnie znać nasze stanowisko, rozpoznać tendencje dzisiejszych 

praw, które rządzą światem i być świadomi tego przerażającego 

nurtu, który zasila z ogromną prędkością wszystkie jego poboczne 

dopływy. Ludzie śnią być może o nastaniu złotego wieku, natomiast 

wiara widzi wyraźnie burzowe chmury, coraz to bardziej kłębiące 

się na horyzoncie. Zbliża się sąd, nadchodzi dzień gniewu, drzwi 

zostaną wkrótce zamknięte, a moc nieprawości i ostry obłęd wkrótce 

objawią się w nieznanym dotąd wymiarze (porównaj 2. Tesaloni-

czan 2,7-12). Jakże ważne jest zatem, aby wszędzie rozbrzmiał głos 

ostrzegający. Chciejmy przez wierne świadectwo przeciwdziałać 

zgubnemu samozadowoleniu, które opętało całą ludzkość. 

Opadnięcie wód

Wróćmy jednak do historii Noego i przyjrzyjmy się mu w nowych 

okolicznościach. Wcześniej widzieliśmy, jak budował arkę. Widzie-

liśmy go również wewnątrz arki. Teraz zobaczymy, jak opuszcza 

statek i zajmuje miejsce w zupełnie nowym świecie17. I wspomniał 

17	 Chciałbym w tym miejscu wspomnieć krótko o czymś, co nie będzie obce dla tych, 
którzy zajmowali się już kiedyś dokładniej różnymi epokami (lub szafarstwami, 
nazywanymi też dyspensacjami, eonami lub wiekami) wprowadzanymi przez 
Boga. Henoch został zabrany do nieba przed nadejściem sądu, podczas gdy Noe 
przeszedł przez sąd i został zachowany przez mocną rękę Bożą. W Henochu wielu 
widzi obraz Kościoła, który zostanie zabrany przez Jezusa Chrystusa do domu 
Ojca, zanim jeszcze zło sięgnie zenitu i Bóg dokona nad nim sprawiedliwego sądu. 
Noe jest z kolei obrazem wierzącej resztki Izraela, która będzie musiała przejść 
przez głębokie „wody” ucisku i ogień sądu a na mocy nowego przymierza wpro-
wadzona zostanie w obszar błogosławieństw Tysiącletniego Królestwa. Podzielam 
w pełni tego rodzaju postrzeganie symbolicznego przesłania zawartego w historii 
obu mężów Bożych, ponieważ jest ono w stu procentach zgodne z nauką Pisma 
Świętego (przyp. aut.). 



– 115 –

Potop

Bóg na Noego (1. Mojżeszowa 8,1). Po zakończeniu sądu Bóg pamięta 

o wyratowanej rodzinie i wszystkim, co znajduje się w bezpośred-

nim związku z nią. I sprawił, że powiał wiatr po ziemi, i wody zaczęły 

opadać. Zamknęły się źródła otchłani i upusty nieba i ustał deszcz 

z nieba (1. Mojżeszowa 8,1-2). Promienie słońca zaczynają na nowo 

ożywiać świat, który został ochrzczony chrztem sądu. Sąd jest dziw-

nym dziełem Boga (Izajasza 28,21). Pomimo że przez sąd Bóg zostaje 

uwielbiony i otrzymuje należne Mu chwałę i cześć, nie znajduje 

w nim żadnego zadowolenia. Chwała Jego imieniu! On jest wciąż 

gotów, by opuścić stanowisko sędziego i stanąć na gruncie łaski, 

ponieważ ma radość i upodobanie w okazywaniu miłosierdzia. 

Po czterdziestu dniach otworzył Noe okno, które uczynił. I wypuścił 

kruka, który wylatywał i wracał, aż wyschły wody na ziemi (1. Moj-

żeszowa 8,6-7). Nieczysty ptak wyfrunął i z pewnością spoczął na 

pływającej padlinie. Nie powrócił już nigdy do arki. Gołębica zacho-

wała się zupełnie inaczej: 

Ale gołębica nie znalazła niczego, gdzie by mogła osiąść 

i wróciła do niego do arki, bo wody były na powierzchni całej 

ziemi. I wyciągnął rękę, pochwycił ją i wniósł ją do siebie do 

arki. Poczekawszy jeszcze następne siedem dni, znów wypu-

ścił gołębicę z arki. Gołębica wróciła do niego pod wieczór, 

trzymając w dziobie zerwany świeży liść z drzewa oliwnego 

(1. Mojżeszowa 8,8-11). 

Ta krótka historia przedstawia nam obrazowo dzieje zrodzonej 

na nowo duszy, która wpośród otaczającego ją spustoszenia szuka 

i znajduje swój dział jedynie w Chrystusie. Jednocześnie chwyta się 



– 116 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

mocno rękojmi swego dziedzictwa (tj. Ducha Świętego, który w Sło-

wie Bożym często występuje w obrazie oliwy; Efezjan 1,14) i tym 

samym składa dowód na to, że sąd należy do przeszłości i może powi-

tać nową ziemię. Natomiast cielesne usposobienie potrafi wszędzie 

znaleźć miejsce swojego wytchnienia, tylko nie w Chrystusie. Każda 

nieczystość stanowi dla niego godny pożądania pokarm. Gałązka 

oliwna pozbawiona jest dla niego wszelkiego uroku. Wszystko, czego 

pożąda, znajduje tam, gdzie panuje śmierć. Bynajmniej nie myśli 

przy tym o nowym świecie i jego przewyższającej wszystko wspania-

łości. Natomiast serce, które zostało pouczone przez Ducha, może 

odpocząć i radować się jedynie tam, gdzie Bóg znajduje swoją radość 

i spoczynek. Dusza wierzącego spoczywa w arce swego zbawienia aż 

do czasu odnowienia wszechrzeczy (Dzieje 3,21). Jakże szczęśliwi jeste-

śmy, gdy Pan Jezus daje trwały pokój do naszych serc i gdy nie szu-

kamy spełnienia w świecie, który podlega wyrokowi sądu Bożego! 

Gołębica zawróciła do Noego i czekała cierpliwie na nastanie czasu, 

kiedy będzie mogła znaleźć dla siebie miejsce spoczynku. Tak też 

i my powinniśmy zająć nasze miejsce w społeczności z Chrystusem 

aż do czasu Jego wywyższenia i nastania chwały wieku przyszłego. 

Bo jeszcze tylko mała chwila, a przyjdzie Ten, który ma przyjść, i nie 

będzie zwlekał (Hebrajczyków 10,37). Wszystko, czego nam potrzeba, 

to odrobiny wytrwałości. Oby Pan skierował nasze serca ku miłości 

Bożej i ku cierpliwości Chrystusowej (2. Tesaloniczan 3,5). 

Noe opuszcza arkę

Wtedy rzekł Bóg do Noego: Wyjdź z arki ty i żona twoja, i synowie 

twoi, i żony synów twoich, którzy są z tobą! (1. Mojżeszowa 8,15-16). 



– 117 –

Potop

Ten sam Bóg, który powiedział: Uczyń sobie arkę oraz: Wejdź do arki, 

mówi teraz: Wyjdź z arki. Wyszedł więc Noe i [...] zbudował Noe ołtarz 

Panu (1. Mojżeszowa 8,18.20). Noe w prostocie podąża za wezwa-

niem Boga. Wersety te przedstawiają nam posłuszeństwo wiary oraz 

charakterystyczny dla niej sposób oddawania czci Bogu. Te dwie 

rzeczy idą zawsze ze sobą w parze. Ołtarz staje w miejscu, gdzie 

krótko przedtem szalały śmierć i sąd. Arka przeniosła Noego i jego 

rodzinę bezpiecznie przez wody sądu. Wyrwała go ze starego świata 

i wprowadziła w nowy, w którym Noe odnajduje swoje miejsce jako 

czciciel Pana18. Zwróćmy uwagę, że to Panu Noe zbudował ołtarz. 

Fałszywa, zabobonna wiara obrałaby arkę za przedmiot swojej czci, 

ponieważ posłużyła ona jako narzędzie ratunku. W sercu ludzkim 

istnieje niepohamowana skłonność, aby na miejsce Boga stawiać 

Jego zarządzenia, wypowiedzi, Jego dzieła, sposoby działania i narzę-

dzia, którymi się posługuje. To prawda, że arka została zbudowana 

na wyraźne polecenie Boga, ale wiara Noego uniosła się ponad nią 

i jej wartość – ku samemu Bogu, który ją dał. Dlatego, gdy tylko Noe 

18	 Bardzo ciekawe jest rozważanie tego tematu w powiązaniu z ważnym zarządze-
niem chrztu. Co się tyczy przedstawionej w chrzcie zasady, ochrzczona osoba 
w duchu zostaje przeniesiona przez wiarę ze starego świata do nowego. Przetacza 
się nad nią woda, co wskazuje na to, że jej stary człowiek jest pogrzebany. Jest mar-
twy – wraz z przypisanymi mu grzechami, skażeniem i brudnymi upodobaniami 
zostaje pogrzebany w śmierci Chrystusa i już nigdy więcej nie stanie przed świę-
tym okiem Boga. Wychodząc z wody, wierzący daje wyraz prawdzie, że posiada 
nowe życie, zmartwychwstałe życie Chrystusa. Tak samo, jak Chrystus powstał 
z martwych w mocy nowego życia, usunąwszy uprzednio nasze grzechy, tak i on 
wychodzi z wody, zaznaczając przez to, że przez łaskę Bożą i śmierć Chrystusa ma 
nowe życie, z którym nierozerwalnie powiązana jest sprawiedliwość. Pogrzebani 
tedy jesteśmy wraz z nim przez chrzest w śmierć, abyśmy jak Chrystus wskrzeszony 
został z martwych przez chwałę Ojca, tak i my nowe życie prowadzili (Rzymian 6,4; 
porównaj Kolosan 2,1 i 1. Piotra 3,18-22). To wszystko czyni z chrztu poważną 
sprawę (przyp. aut).



– 118 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

opuścił arkę, wybudował ołtarz i oddał cześć Bogu, nie postrzegając 

jej jako przedmiot godny najwyższej czci. Od tego momentu nie 

czytamy nic więcej o arce. 

Historia ratunku Noego zawiera prostą, ale ozdrawiającą naukę. 

Z chwilą, gdy tracimy z oczu realność Boga, znajdujemy się na dro-

dze do najgorszego bałwochwalstwa. W ocenie wiary zarządzenie 

Boga ma tylko wtedy wartość, gdy to sam Bóg objawia się w Nim 

wobec duszy człowieka ze swą cudowną mocą, tzn. tak długo, jak 

długo zgodnie z postanowieniem Boga wiara może w Nim koszto-

wać znakomitości Chrystusa. Wszystko, co wykracza poza tę sferę, 

nie przedstawia dla niej najmniejszej wartości i gdy tylko któreś 

z zarządzeń Boga staje pomiędzy duszą a osobą Chrystusa i Jego 

dziełem, przestaje być zarządzeniem Boga, lecz staje się narzędziem 

w ręku szatana. W ocenie przesądnej fałszywej wiary to właśnie 

zarządzenie Boga ma pierwszoplanowe znaczenie, a sam Bóg nic 

się nie liczy. Imienia Bożego używa się tam tylko po to, aby jeszcze 

mocniej uwypuklić znaczenie przedmiotu ustanowienia Bożego, 

który zajmuje miejsce boskiej czci, aby nadać mu niebywałą moc 

nad sercem i duchem ludzkim. Tak więc na przykład doszło do tego, 

że synowie izraelscy zaczęli oddawać cześć miedzianemu wężowi. 

To, co zgodnie z myślą Boga miało służyć im jako ratunek, uczy-

nili szybko przedmiotem zabobonnego kultu, tak że bogobojny 

Hiskiasz musiał go zetrzeć na proch. Węża tego ochrzczono imie-

niem Nechusztan (tj. miedziany). Sam w sobie Nechusztan był zwy-

kłym kawałkiem miedzi. W rękach Boga stał się narzędziem obfitego 

błogosławieństwa. Wiara przyjęła go takim, jakim uczynił go Bóg. 

Natomiast pozbawiona autentycznej wiary przesądność Izraelitów 



– 119 –

Potop

pozbyła się objawienia zbawczej mocy Bożej, straciła z oczu praw-

dziwy zamiar Boga odnośnie do węża i obwołała go bogiem.

Czy nie znajdujemy w tym ważnego dla nas pouczenia? Żyjemy 

w czasach tysięcy praw i zarządzeń. Atmosfera otaczająca wyznaw-

ców chrześcijaństwa jest pełna elementów tradycyjnej religii, która 

niemal całkowicie wyzuta jest z wiary i odciąga duszę od Chrystusa 

i dokonanego przez Niego dzieła zbawienia. Ludzkie zarządzenia 

i tradycje nie negują co prawda otwarcie egzystencji Chrystusa i Jego 

śmierci krzyżowej. Gdyby tak było, to być może niejeden przejrzałby 

na oczy. Zło, o którym tu mowa, ma wyrafinowany charakter: obok 

Chrystusa wprowadza się setki różnych reguł. W praktyce rodzi 

to zgubne przekonanie, że grzesznik nie zostaje zbawiony przez 

samego Chrystusa, lecz przez Chrystusa i przepisy kościelne. W ten 

sposób podążającej na wieczne zatracenie duszy zostaje zabrany 

Chrystus, gdyż na końcu okazuje się, że Chrystus w powiązaniu 

z ich przepisami nie ma dla nich żadnego znaczenia. Jeśli dacie się 

obrzezać, Chrystus wam nic nie pomoże (Galacjan 5,2). Albo cały Chry-

stus, albo wcale. Diabeł wmawia ludziom, że wynosząc zarządzenia 

Chrystusa na niebywałą rangę, okazują Mu w ten sposób należyty 

szacunek i zbożną cześć. Czyni tak, ponieważ dobrze wie, jak skoń-

czy się ta niebezpieczna gra – zupełnie po jego myśli: Chrystus znika 

całkowicie z pola widzenia, a Jego miejsce – miejsce Boga – zajmują 

wszelkiego rodzaju ludzkie własne ustanowienia. Jakże ważne jest, 

aby zrozumieć, że to fałszywa, przesądna wiara czyni z zarządzeń 

Boga istotę rzeczy. Niewiara depcze je i lekceważy, podczas gdy 

autentyczna wiara przestrzega ich i obchodzi się z nimi zgodnie 

z pierwotnym zamiarem Boga.



– 120 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Tym samym przedłużyłem tę część rozważań nieco bardziej, niż 

rzeczywiście planowałem. Z tego powodu pozwólcie, że rzucę tylko 

przelotne spojrzenie na rozdział 9. W rozdziale tym znajdujemy nowe 

przymierze ustanowione przez Boga ze stworzeniem oraz charak-

terystyczny dla niego znak: I pobłogosławił Bóg Noego i synów jego, 

i powiedział do nich: Rozradzajcie się i rozmnażajcie, i napełniajcie ziemię 

(1. Mojżeszowa 9,1). Tak więc, wprowadzając człowieka na odnowioną 

ziemię, Bóg nakazuje mu zaludnić całą ziemię, a nie jedynie jej część. 

Jego wolą było, aby ludzie zajęli całą powierzchnię ziemi, nie opierając 

się na swoich zjednoczonych siłach. W rozdziale 11. przekonamy się, 

w jak niewielkim stopniu człowiek ten rozkaz wykonał. 

Łuk Boży na obłoku

Po potopie strach przed ludźmi został włożony w duszę zwierząt. 

Niemniej jednak całe stworzenie przez wieczne przymierze Boga 

zostaje uwolnione od strachu przed kolejnym potopem. Już nigdy 

nie będzie sądu w takiej formie. 

Świat ówczesny, zalany wodą, zginął. Ale teraźniejsze niebo 

i ziemia mocą tego samego Słowa zachowane są dla ognia 

i utrzymane na dzień sądu i zagłady bezbożnych ludzi (2. Pio-

tra 3,6-7). 

Kiedyś ziemia została osądzona przez wodę, za drugim razem zosta-

nie osądzona przez ogień. Przed tym sądem jednak nikt nie ujdzie 

poza tymi, którzy znaleźli swoje schronienie u Tego, który sam prze-

szedł przez głębokie wody i płomień sądu Bożego.



– 121 –

Potop

Potem rzekł Bóg: To będzie znakiem przymierza [...]. Łuk mój 

kładę na obłoku, aby był znakiem przymierza między mną 

a ziemią. Kiedy zbiorę chmury i obłok będzie nad ziemią, a na 

obłoku ukaże się łuk, wspomnę na przymierze moje (1. Moj-

żeszowa 9,12-15). 

Zupełna pewność, że stworzeniu nie zagraża już w żaden sposób 

kolejny potop, polega na niewzruszoności Bożego przymierza, któ-

rego znakiem jest tęcza. Jakże uspokajająca jest świadomość, że ile 

razy widzimy tęczę, Bóg również ją widzi – tak więc pewność i bez-

pieczeństwo człowieka nie są zależne od jego zawodnej pamięci, 

lecz od zapewnienia Boga. Ja, powiedział Bóg, wspomnę na przy-

mierze moje. Zastanówmy się chwilę nad rzeczami, o których Bóg 

zapewnia, że na nie wspomni lub przeciwnie – że już nigdy więcej 

wspominać ich nie będzie. Obiecuje wspomnieć na przymierze, ale 

grzechów i nieprawości swego ludu nie będzie już nigdy wspominał. 

Krzyż, który potwierdza zawarte przymierze, usuwa grzech. Wiara 

w to cudowne zapewnienie Boże daje pokój niespokojnemu sercu 

i obciążonemu sumieniu. 

Kiedy zbiorę chmury i obłok będzie nad ziemią [...], na obłoku ukaże 

się łuk (1. Mojżeszowa 9,14). Jakże piękny obraz! Promienie słońca 

odbijane przez zapowiadające burzę i sąd chmury, uspokajają serce, 

przekonując je o niezmiennym przymierzu Boga i Jego zbawieniu. 

W jakże dobitny sposób tęcza przypomina nam Golgotę! Na górze 

tej dostrzegamy ciemną, gęstą chmurę, która kłębi się nad świętą 
głową Baranka – tak ciemną, że w jasne południe ciemność zale-

gła całą ziemię (Łukasza 23,44). Bogu niech będzie chwała! Wiara 

odkrywa mu w tej ciemnej chmurze najpiękniejszą tęczę, jaka kie-



– 122 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

dykolwiek pojawiła się na niebie! Widzimy, jak jasne promienie 

odwiecznej miłości Bożej przenikają przez gęstą, pełną grozy ciem-

ność. Z najgęstszego mroku słyszymy słowa: Spełniło się! W słowach 

tych rozpoznajemy doskonałe potwierdzenie wiecznego przymie-

rza, zawartego zarówno ze stworzeniem, jak i z Izraelem i Kościo-

łem Bożym.

Noe upija się

Ostatnia część tego rozdziału opisuje doprawdy upokarzającą scenę. 

Noe, który był rolnikiem, pierwszy założył winnicę. Gdy potem napił się 

wina, upił się i leżał odkryty w namiocie swoim (1. Mojżeszowa 9,20-21).  

W jakże smutnym stanie znalazł się Noe, ów jedyny sprawiedliwy 

człowiek i zwiastun sprawiedliwości! Ach, kimże jest człowiek! Przy-

kład Noego dowodzi, że człowiek zawodzi w każdych okoliczno-

ściach. W Edenie, na odnowionej popotopowej ziemi, w Kanaanie, 

w okresie Kościoła, w sferze tysiącletnich błogosławieństw i chwały – 

zawsze i wszędzie uchybia. Nie ma w nim nic dobrego. Choćby jego 

przywileje były, nie wiem jak wielkie, a jego pozycja najwyższa, na 

jakiej tylko mógłby się znaleźć, popełnia błędy i grzeszy.

Noego możemy rozpatrywać z dwóch różnych punktów widze-

nia – jako obraz i jako zwykłego człowieka. Podczas gdy Noe jako 

obraz kryje w sobie rzadko spotykane piękno, to jako człowiek pełen 

jest niedoskonałości i głupoty. Niemniej jednak Duch Święty kazał 

spisać o nim następujące świadectwo: Noe był mężem sprawiedli-

wym, nieskazitelnym wśród swojego pokolenia. Noe chodził z Bogiem 

(1. Mojżeszowa 6,9). Łaska Boża zakryła wszystkie jego grzechy 

i przyodziała go w nieskazitelną szatę sprawiedliwości: Noe znalazł 



– 123 –

Potop

łaskę w oczach Pana (1. Mojżeszowa 6,8). Nawet wówczas, gdy Noe 

odkrył swą nagość, Bóg jej nie widział, gdyż On nie postrzegał go 

w słabości jego przyrodzonego stanu, lecz w mocy podarowanej Mu 

Bożej i wiecznej sprawiedliwości. To pomaga nam zrozumieć, jakże 

błędne i ohydne było zachowania Chama, jak bardzo oddalony był 

on od Boga i nieświadomy co do myśli Bożych. Wydaje się, że nie 

zaznał nigdy szczęścia tego, któremu odpuszczono występek, którego 

grzech został zakryty (Psalm 32,1). W przeciwieństwie do niego Sem 

i Jafet w swym postępowaniu są pięknym przykładem na to, jak 

Bóg traktuje nagość człowieka. Obaj otrzymali błogosławieństwo, 

podczas gdy Cham został przeklęty.





– 125 –

ROZDZIAŁY 10 – 11

OD NOEGO DO ABRAHAMA

Babilon

Rozdział ten relacjonuje nam losy potomstwa trzech synów Noego. 

W przedstawionych tu rodowodach szczególne miejsce zajmuje 

Nimrod, założyciel królestwa Babel lub Babilonu – nazwa ta odgrywa 

w Słowie Bożym znaczącą rolę. Babilon jest powszechnie znaną 

nazwą, pod którą kryje się dobrze nam znany wpływ i zbiór zasad, 

którymi się rządził. Od 10. rozdziału 1. Księgi Mojżeszowej do 18. 

rozdziału Księgi Objawienia Babilon raz po raz pojawia się na kar-

tach Biblii i to zawsze jako zdecydowany wróg wszystkich, którzy 

publicznie świadczą o Bogu. Nie oznacza to oczywiście wcale, że 

powinniśmy utożsamiać starotestamentowy Babilon z tym, który 

jest wymieniany w Objawieniu. Podczas gdy pierwszy związany jest 

z geograficznym miejscem na ziemi i jest miastem, drugi jest sys-

temem. Niemniej jednak obydwa wywierają potężny wpływ na lud 

Boży i jego dzieje. Gdy tylko Izraelici rozpoczęli walki z pogańskimi 

narodami zamieszkującymi Kanaan, babiloński płaszcz przysporzył 

im wiele biedy, powodując w armii odstępstwo, cierpienie, klęskę 

i zamęt (czytaj Jozuego 6 i 7). Jest to pierwszy przykład zgubnego 

wpływu Babilonu na lud Boży, ale nie ostatni. Każdy uważny czytel-

nik Biblii wie dobrze, jakie miejsce Babilon zajmuje w historii Izraela.



– 126 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Jednak nie jest to czas ani miejsce, aby przytoczyć wszystkie miej-

sca, w których Biblia mówi o Babilonie. Chciałbym jedynie zwrócić 

uwagę na fakt, że za każdym razem, gdy Bóg powołuje na ziemi 

świadectwo dla swego imienia, szatan od razu jako przeciwwagę 

wystawia swój „Babilon”, aby świadectwo to przytłumić i unicestwić. 

Jeśli Bóg łączy swe święte imię z konkretnym miastem na ziemi, jak 

to było, gdy świątynia i tron Boży znajdowały się w Jerozolimie, to 

Babilon przybiera formę miasta. Gdy Bóg łączy swoje imię z ducho-

wym dziełem, Kościołem Bożym, to Babilon przybiera formę ska-

żonego na wskroś systemu religijnego, nazwanego w Piśmie wielką 

wszetecznicą, matką wszetecznic i obrzydliwości ziemi (Objawienie 

17,1-6). Jednym słowem, szatański Babilon zawsze udaremnia działa-

nie Boże z Jego ludem, kiedyś w Izraelu, dzisiaj w Kościele. W całym 

Starym Testamencie Izrael i Babilon przedstawiane są obrazowo 

jako dwie przeciwne szale wagi. Gdy jedna unosi się do góry, druga 

opada. Gdy Izrael, który miał nieść świadectwo Boże na tej ziemi, 

zawiódł i nie sprostał swojej odpowiedzialności, król babiloński kości 

jego pokruszył (Jeremiasza 50,17) i uprowadził lud do niewoli wraz 

z naczyniami należącymi do świątyni Bożej. Izajasz ukazuje nam 

przeciwną stronę i w cudownych kolorach maluje przed naszymi 

oczami scenę, w której wschodzi gwiazda Izraela, a gwiazda Babi-

lonu spada: 

I stanie się w owym dniu, gdy Pan da ci odpoczynek po 

twoim znoju i udręce, i po ciężkiej niewoli, w którą popadłeś, 

że zanucisz tę szyderczą pieśń o królu babilońskim i powiesz 

tak: Wykończył się ciemięzca, skończyło się panoszenie! Pan 

złamał laskę bezbożnych, berło tyranów. Smagał ludy w złości, 



– 127 –

Od Noego do Abrahama

chłoszcząc je bez ustanku, tratował w gniewie ludy, depcząc 

je bezlitośnie. Cały świat odpoczął, odetchnął i wybuchnął 

radosnym okrzykiem. Nawet cyprysy mają z ciebie ucieszną 

zabawę i cedry libańskie; mówią: Odkąd ty ległeś, żaden drwal 

nie wychodzi do nas (Izajasza 14,3-8).

Tyle na temat Babilonu starotestamentowego. Charakter i los 

Babilonu z Księgi Objawienia opisany jest żywo w 17. i 18. rozdziale 

tej księgi. Babilon jest tam skrajnym przeciwieństwem oblubienicy, 

żony Baranka. Na koniec zostaje wrzucony do morza niczym wielki 

kamień młyński. Bezpośrednio po tym wydarzeniu z wielkim bło-

gosławieństwem i wspaniałością nastaje wesele Baranka.

A Kusz zrodził Nimroda, który był pierwszym mocarzem 

na ziemi. Był on dzielnym myśliwym przed Panem. Dlatego 

mówi się: Dzielny myśliwy przed Panem jak Nimrod. A zacząt-

kiem jego królestwa był Babilon, Erech, Akkad i Kalne w kraju 

Synear (1. Mojżeszowa 10,8-10). 

W wersetach tych przedstawiony jest opis założyciela Babilonu. 

Był on mocarzem na ziemi, dzielnym myśliwym przed Panem. Taki 

jest początek Babilonu i jeśli w Słowie Bożym napotykamy Babi-

lon, zauważamy, że jego charakter odpowiada w zadziwiający spo-

sób jego źródłu. Babilon występuje zawsze jako znaczący, potężny 

wpływ na ziemi, który nieprzerwanie toczy wojnę ze wszystkim, co 

ma swoje korzenie w niebie. Dopiero gdy Babilon zostanie doszczęt-

nie zniszczony, w niebie zabrzmi radosny okrzyk: Alleluja! Oto Pan, 

Bóg nasz, Wszechmogący, objął panowanie (Objawienie 19,6). Wtedy 



– 128 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

to na zawsze skończą się pomyślne udane polowania Babilonu – czy 

to w celu ujarzmienia dzikich zwierząt, czy zniewolenia ludzkich 

dusz. Wszelka moc i potęga Babilonu, jego wspaniałość, olśniewa-

jący blask i rażąca pycha, bogactwo i przepych, potężna siła przy-

ciągania oraz rozległe wpływy ustaną na zawsze. Babilon zostanie 

zmieciony miotłą zatracenia i strącony w przerażające ciemności, 

strach i beznadziejność wiecznej nocy.

Budowa wieży Babel

Cała ziemia miała jeden język i jednakowe słowa. Podczas 

swojej wędrówki ze wschodu znaleźli równinę w kraju Synear 

i tam się osiedlili. I mówili jeden do drugiego: Nuże, wyra-

biajmy cegłę i wypalajmy ją w ogniu! I używali cegły zamiast 

kamienia, a smoły zamiast zaprawy. Potem rzekli: Nuże, zbu-

dujmy sobie miasto i wieżę, której szczyt sięgałby aż do nieba, 

i uczyńmy sobie imię, abyśmy nie rozproszyli się po całej ziemi! 

(1. Mojżeszowa 11,1-4). 

Serce człowieka nieustannie szuka dla siebie wielkiej sławy i praw 

na tej ziemi, dążąc nieustannie do tego, by znaleźć się w centrum 

uwagi i zająć miejsce na szczycie piramidy. Tęsknota za niebem, za 

Bogiem niebios i chwałą nieba jest mu obca. Rozpoczyna działania, 

mające na celu znalezienie zaspokojenia w tym świecie pod niebem. 

Serce człowieka może wznieść się ponad ten przyziemny, teraź-

niejszy świat jedynie przez powołanie Boże i objawienie Jego mocy.

W scenie, która roztacza się przed naszymi oczyma, na próżno 

będziemy szukać uznania obecności Bożej. Nie widzimy, by kto-



– 129 –

Od Noego do Abrahama

kolwiek oczekiwał rady i pomocy od Niego, by ktokolwiek na Nim 

polegał. Jego osoba jest całkowicie zignorowana. Człowiek nie wpadł 

na pomysł, aby zbudować dom, w którym Bóg mógłby zamiesz-

kać lub aby zebrać materiał na ten wzniosły, szlachetny cel. Imię 

Boga nie zostaje tu nawet wymienione. Uczyńmy SOBIE imię – taki 

był zamiar ludzi zamieszkujących równinę Synearu. Od tamtego 

czasu zamysły i dążności człowieka nie uległy żadnej zmianie. Czy 

spojrzymy na równinę Synear, czy też staniemy na wybrzeżu Tyru 

(czytaj Ezechiela 28) – wszędzie znajdziemy egocentryczną istotę, 

która od rana do wieczora zastanawia się, jak by tu wywyższyć sie-

bie i wykluczyć Boga. We wszystkich swoich zamiarach, planach, 

na każdej drodze i w każdym sposobie działania aż nader widoczna 

jest zadziwiająca prawidłowość – człowiek pragnie wywyższyć siebie 

i usunąć Boga. 

Niezależnie od tego, z jakiego punktu widzenia nie rozważaliby-

śmy tego babilońskiego sojuszu, ważne jest, abyśmy w nim wyraź-

nie widzieli wczesną manifestację zjednoczonych zdolności i sił 

oddalonych od Boga ludzi. Historia ludzkości dostarcza nam wiele 

przykładów szczególnej skłonności człowieka do zawierania sojuszy, 

porozumień i związków. Tym sposobem człowiek niemal zawsze 

próbuje w skuteczny sposób zrealizować swoje zamysły. Niezależ-

nie od tego, czy chodzi o sprzyjające ludzkości starania społeczne, 

religię czy politykę, prawie nic nie może funkcjonować bez zorgani-

zowanego zrzeszenia ludzi. Dobrze jest zrozumieć tę starą jak świat 

zasadę, mając przed oczami początek ludzkiej aktywności na rów-

ninie Synear, gdyż to właśnie tam widzimy pierwowzór ludzkiego 

porozumienia. Pismo Święte z pewnością nie bez powodu odkrywa 

nam tak dokładnie plan i cel tego sprzysiężenia, ale także jego uda-



– 130 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

remnienie. Również i dzisiaj wszędzie roi się od wszelkiego rodzaju 

związków, porozumień i sojuszy, które są tak liczne, jak zamysły 

ludzkiego serca. Pierwsze z nich zostało zawiązane w Synear w celu 

przeforsowania ludzkich ambicji i miało zapewnić człowiekowi 

wielkie imię – ten cel również i dzisiaj pochłania ogromną uwagę 

całych społeczeństw. Niemniej jednak odkrywamy w tych na pozór 

godnych pochwały organizacjach jeden poważny i decydujący błąd – 

zasadniczo wszystkie wykluczają Boga. Im większa jest zuchwałość 

człowieka, przez którą realizuje ten cel, wywyższając samego sie-

bie, tym większy będzie jego upadek. Chrześcijanin powinien znać 

tylko jeden związek – Kościół Boga żywego, który został uczyniony 

jednym ciałem przez Ducha Świętego, zesłanego na ziemię jako 

świadek wywyższenia Chrystusa do prawicy Bożej. Przyszedł, aby 

ochrzcić wierzących w jedno ciało i uczynić z nich świątynię Bożą, 

mieszkanie dla świętego Boga. Babilon jest jego dokładnym prze-

ciwieństwem. Na koniec stanie się, jak czytamy w Objawieniu 18, 

siedliskiem demonów. 

I rzekł Pan: Oto jeden lud i wszyscy mają jeden język, a to 

dopiero początek ich dzieła. Teraz już dla nich nic nie będzie 

niemożliwe, cokolwiek zamierzą uczynić. Przeto zstąpmy tam 

i pomieszajmy ich język, aby nikt nie rozumiał języka dru-

giego! I rozproszył ich Pan stamtąd po całej ziemi, i przestali 

budować miasto (w. 6-8). 

Taki był los pierwszego ludzkiego sprzymierzenia i taki będzie 

kres każdego innego porozumienia zawartego bez Boga.



– 131 –

Od Noego do Abrahama

Rozproszenie i zjednoczenie

Jakże inaczej przedstawia się sytuacja, gdy sam Bóg jest twórcą 

związku! W Dziejach Apostolskich 2 widzimy Ducha Świętego, 

który zstępuje na ziemię w niepojętej łasce, aby stanąć na drodze 

człowieka dokładnie w tym miejscu, na które zaprowadził go grzech. 

Zwiastuny łaski zostały przez Ducha Świętego uzdolnione do rozpo-

wszechniania cudownej wieści o Bogu, Zbawicielu, w taki sposób, że 

każdy ze słuchaczy mógł usłyszeć ją w swym własnym języku. Cóż za 

cudowny, niepodważalny dowód na obecne w sercu Bożym pragnie-

nie, by pozyskiwać ludzkie serca przez niepojętą wieść o Jego łasce!

Zakon, nadany na płonącej górze, został ogłoszony w zupełnie 

inny sposób. Gdy Bóg mówił o swych sprawiedliwych roszczeniach, 

gdy tłumaczył, jaki powinien być człowiek, mówił tylko w jednym 

języku i do jednego narodu, ale gdy objawił, kim jest On sam, posłu-

żył się wieloma językami. Łaska Boża przełamała granice, które usta-

nowiła pycha i głupota ludzka, aby każdy mógł usłyszeć dobrą wieść 

o zbawieniu, zrozumieć wielkie dzieła Boże (Dzieje 2,11). W jakim 

celu Bóg uczynił ten cud? – Właśnie w tym, by zjednoczyć ludzi na 

Bożym fundamencie, wokół Bożego centrum i według Jego zasad. 

Celem było podarowanie ludziom jednego języka, jednego zrze-

szającego ich centrum, wspólną nadzieję i życie, aby zgromadzić 

ich tak, by już nigdy więcej nie zostali rozproszeni czy pomieszani. 

Bóg uczynił to, aby dać im jedno imię i jedno wspólne mieszkanie 

o wiecznej trwałości, aby zbudować im wieżę i miasto, które nie 

tylko sięgałyby nieba, lecz których niezachwiany fundament poło-

żony jest w niebie ręką samego Boga. Uczynił tak, by skupić ich 

wokół zmartwychwstałego i uwielbionego Chrystusa, by zjednać 



– 132 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

ich wszystkich dla jednego wzniosłego celu – aby właśnie temu 

Chrystusowi przynosić chwałę i oddawać cześć.

W Objawieniu 7,9 widzimy niezliczoną rzeszę z każdego narodu 

i ze wszystkich plemion, i ludów, i języków, stojącą przed Barankiem 

i przynoszącą Mu chwałę i cześć. Istnieje bardzo ciekawe i poucza-

jące powiązanie pomiędzy tymi trzema miejscami, którymi się 

dotychczas zajmowaliśmy. W 1. Mojżeszowej 11 różne języki są wyra-

zem sądu Bożego, w Dziejach Apostolskich 2 są dowodem łaski, 

a w Objawieniu 7 widzimy, jak wszystkie te języki są narzędziem do 

przynoszenia chwały przez zgromadzonych wokół Baranka odku-

pionych. O ileż lepiej jest zatem znaleźć stałe miejsce w stworzonym 

przez Boga zjednoczeniu niż w sojuszach ludzkich! Końcem tego 

pierwszego jest chwała niebios, drugiego – rozproszenie i zamęt. 

Pierwsze ma na celu przyniesienie czci Chrystusowi, drugie – odda-

nie czci człowiekowi i wywyższenie ludzkości w tej czy innej formie.

Oby Pan dał łaski, abyśmy pojęli te rzeczy i uchwycili się tych 

prawd w mocy wiary! Tylko w ten sposób są one w stanie przynieść 

duszy pożytek i zysk. Najbardziej interesujące prawdy i nawet naj-

głębsza znajomość Pisma nie rozgrzeją serca, jeżeli nie będziemy 

w nich gorliwie szukać Chrystusa. Jeśli już Go znaleźliśmy i karmimy 

się Nim przez wiarę, to otrzymujemy świeżość i moc, które są nam 

tak bardzo potrzebne w dzisiejszych czasach – dniach skostnia-

łej formy. Jakaż jest wartość powierzchownej ortodoksji, jeżeli nie 

zna się żywego Chrystusa w całej sile oddziaływania Jego cudow-

nej Osoby? Bez wątpienia zdrowa nauka jest nieoceniona i każdy 

prawdziwy sługa Chrystusa będzie czuł się zobowiązany, aby zatrzy-

mać wzór zdrowych słów (BG, 2. Tymoteusza 1,13), ale ostatecznie to 

żywy Chrystus jest duszą i życiem, istotą i pewnością każdej zdrowej 



– 133 –

Od Noego do Abrahama

nauki. Obyśmy przez moc Ducha Świętego dostrzegali więcej piękna 

i wspaniałości w Chrystusie, abyśmy zostali do reszty uwolnieni od 

ducha Babilonu i jego bezbożnych zasad!

Pozostałej części rozdziału przyjrzymy się nieco bliżej w połącze-

niu z rozdziałem kolejnym. 





– 135 –

ROZDZIAŁ 12

POWOŁANIE ABRAMA

Powołanie Boże

1. Mojżeszowa zajmuje się głównie losami siedmiu mężów: Abla, 

Henocha, Noego, Abrahama, Izaaka, Jakuba i Józefa. W historii każ-

dego z nich uwypuklona jest jakaś prawda Słowa Bożego. Tak więc 

w osobie Abla znajdujemy tę jakże ważną podstawową prawdę – 

fundament, na którym opiera się każda relacja z Bogiem – prawdę 

o tym, że człowiek może zbliżyć się do Boga jedynie na postawie 

przyjętej we wierze zastępczej ofierze przebłagalnej. Henoch odsła-

nia nam szczególny przywilej i nadzieję niebiańskiej rodziny – tzw. 

pochwycenie, czyli zabranie do nieba przed nadejściem sądu. Losy 

Noego przestawiają nam prawa rodziny ziemskiej – Izraela na odro-

dzonej ziemi. Każdy z tych mężów przybliża nam jakąś szczególną 

stronę prawdy, a co się z tym wiąże – określoną fazę wiary. Cieka-

wym jest bliższe rozważenie tego tematu na podstawie 11. rozdziału 

Listu do Hebrajczyków.

Gdy porównamy 1. wiersz naszego rozdziału z przedstawioną 

przez Szczepana w Dziejach Apostolskich 7,2-4 relacją, poznamy 

prawdę o bardzo ważnym znaczeniu. Nasz wiersz mówi: I rzekł Pan 

do Abrama: Wyjdź z ziemi swojej i od rodziny swojej, i z domu ojca 

swego do ziemi, którą ci wskażę. W Dziejach czytamy: 



– 136 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Bóg chwały ukazał się ojcu naszemu Abrahamowi, gdy był 

w Mezopotamii, zanim zamieszkał w Haranie, i rzekł do 

niego: Opuść ziemię swoją i rodzinę swoją, i idź do ziemi, którą 

ci wskażę. Wtedy wyszedł z ziemi chaldejskiej i zamieszkał 

w Haranie. A stamtąd, gdy umarł jego ojciec, przesiedlił go 

do tej ziemi, w której wy teraz mieszkacie. 

Rezultat zarządzenia Bożego odsłaniają nam wiersze 31 i 32 

poprzedniego rozdziału: 

I wziął Terach syna swego Abrama i wnuka swego Lota, syna 

Harana, i synową swoją Saraj, żonę syna swego Abrama, 

i wyszedł z nimi z Ur chaldejskiego, aby udać się do ziemi 

Kanaan. Gdy przybyli do Haranu, zamieszkali tam. Terach 

żył dwieście pięć lat. I umarł Terach w Haranie. 

Gdy porównamy obydwa miejsca ze sobą, zauważymy, że naturalne 

więzi okazały się dla Abrama przeszkodą w bezwzględnym pójściu za 

wezwaniem Boga. Pomimo że Bóg nakazał mu udać się do Kanaanu, 

Abram zatrzymał się w Haranie i zwlekał z kontynuacją podróży, aż 

w końcu śmierć zerwała ograniczające go powiązania. Dopiero wtedy 

wyruszył w drogę do miejsca, do którego Bóg chwały zlecił mu się udać. 

Powyższe wydarzenie ma głęboki przekaz. Wpływy natury są 

przeszkodą w wypełnianiu naszego powołania. Niestety, jesteśmy aż 

nazbyt skłonni, aby stawiać się niżej, niż to wynika z naszego powo-

łania. Dlatego też tak niezbędna jest prostota i szczerość wiary, które 

unoszą duszę na wyżyny myśli Boga i pozwalają nam przywłaszczyć 

sobie tajemnice, które On nam objawia. 



– 137 –

Powołanie Abrama

Modlitwa apostoła Pawła w 1. rozdziale Listu do Efezjan poka-

zuje nam, że z pomocą Ducha Świętego rozpoznał on dokładnie, 

z jak poważnymi przeciwnościami i trudnościami zmagać się musi 

Kościół, chcąc uchwycić się nadziei powołania Bożego i bogactwa 

chwały, jakie jest udziałem świętych w dziedzictwie. Oczywiste jest, że 

nie jesteśmy w stanie postępować, jak przystoi na powołanie nasze, 

jeśli powołania tego nie znamy i nie wiemy, na czym ono polega. 

Musimy wiedzieć, gdzie jest nasz cel, zanim będziemy mogli udać się 

w kierunku, w którym wzywa nas Bóg. Gdyby Abram był całkowicie 

świadomy, że Bóg powołał go do Kanaanu i że tam znajdowało się 

jego dziedzictwo, nie pozostałby ani chwili dłużej w Haranie. Tak też 

jest z nami. Gdy Duch Święty podaruje nam klarowne zrozumienie 

tej cudownej prawdy, że mamy niebiańskie powołanie, że nasza 

ojczyzna, nasz dział, nasza nadzieja i dziedzictwo są w górze, gdzie 

siedzi Chrystus po prawicy Bożej. Również gromadzenie bogactw nie 

będzie naszym celem.

Niebiańskie powołanie nie jest pustym dogmatem ani nic nie-

znaczącą teorią. Albo jest absolutną rzeczywistością, albo w ogóle 

niczym. Czy powołanie Abrama było czystą akcją, którą mógł spraw-

dzić, zatrzymując się jednocześnie w Haranie? Nie, ono było Bożą 

prawdą. Abram został powołany do Kanaanu i Bóg nie mógł zaapro-

bować przerwania jego podróży i postoju w Haranie. Jeśli pragniemy 

uznania ze strony Boga i Jego obecności, musimy pójść z wiarą za 

Jego wezwaniem. Innymi słowy, w odniesieniu do doświadczeń 

i przeżyć, sposobów działania oraz naszego charakteru musimy kon-

sekwentnie dążyć do osiągnięcia celu Bożego powołania. Celem tym 

jest pełna społeczność z Jego Synem – społeczność z Nim w Jego 

odrzuceniu na tej ziemi i w Jego przyjęciu w niebie. Tak, jak w przy-



– 138 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

padku Abrahama śmierć zerwała naturalne więzy, które zatrzymy-

wały go w Haranie, tak i u nas śmierć zrywa pęta, które przykuwają 

nas do teraźniejszego złego świata. Musimy w praktyce urzeczywist-

niać tę prawdę, że umarliśmy z Chrystusem, naszą Głową i naszym 

Zastępcą w sądzie, że nasze miejsce w tym świecie należy do prze-

szłości, że krzyż Chrystusa oznacza dla nas dokładnie to samo, 

co niegdyś Morze Czerwone dla Izraela, a mianowicie – wieczną 

barierę między nami a krainą śmierci i sądu. Tylko w ten sposób 

będziemy zdolni postępować, jak przystoi na powołanie nasze, którym 

zostaliśmy powołani, godnie wzniosłego i niebiańskiego powołania 

Bożego w Chrystusie Jezusie (Filipian 3,14). 

Krzyż Chrystusa oddziela nas od świata

Jakże cenne jest postrzeganie krzyża jako fundamentu pokoju 

dla grzesznika, podstawę wypływającego z jego serca uwielbienia 

i wiecznej społeczności z Bogiem, który objawił się na Golgocie 

w tak cudowny, błogosławiony sposób! Jakże cenny jest ten krzyż dla 

samego Boga, ponieważ stał się pewnym fundamentem, na którym 

może On obejść się z grzesznikiem według bezmiaru swej łaski, 

nie umniejszając nic a nic ze swojej świętości. Krzyż ma dla Boga 

wielką wartość. Badając uważnie Jego wypowiedzi, zauważymy, że 

wszystko, co mówił i czynił już od samego początku, składało nie-

zbity dowód, że krzyż zajmuje w Jego sercu i myślach najwyższe 

miejsce. To właśnie tam, pomiędzy niebem a ziemią, miał zawi-

snąć Jego drogi, umiłowany Syn, stając się przedmiotem zniewagi, 

obelg i cierpień, które znosił od ludzi i diabła za to, że Jego radością 

i życzeniem było pełnienie woli Ojca i obdarzenie Go dziećmi łaski. 



– 139 –

Powołanie Abrama

W wieczności to właśnie na krzyż, będący wyrazem miłości Bożej, 

będą skierowane wszystkie oczy.

Krzyż zasługuje na najwyższą uwagę również jako podstawa 

naszego uczniostwa, służby i świadectwa. Ten sam krzyż, który sta-

wia wierzącego w najściślejszej relacji z Bogiem, dzieli go od świata. 

Człowiek umarły nie ma już najmniejszego związku ze światem. 

Również wierzący, który umarł z Chrystusem, zerwał na zawsze 

wszystkie więzy dotychczas łączące go ze światem. Jest ukrzyżowany 

dla świata, a świat dla niego (Galacjan 6,14). Ponieważ zmartwych-

wstał z Chrystusem, jest złączony z Bogiem w mocy nowego życia 

i nowej natury, którą otrzymał. Wierzący, który jest w ten sposób 

związany nierozerwalnymi więzami z Chrystusem, dzieli zarówno 

Jego przyjęcie przez Boga, jak i odrzucenie ze strony świata. Te dwie 

rzeczy idą ze sobą w parze. Pierwsza z nich nadaje mu charakter 

chwalcy oraz niebiańskie obywatelstwo, podczas gdy druga czyni 

go na ziemi przychodniem. Pierwsza wprowadza go poza zasłonę, 

druga wyprowadza poza obóz (czytaj Hebrajczyków 10,19-22; 13,13). 

Skoro krzyż stanął pomiędzy mną a moimi grzechami, dając mi pokój 

z Bogiem, to stanął również pomiędzy mną a światem, zapewniając 

mi odrzucenie i wrogość ze strony świata u boku niechcianego Chry-

stusa. Jednocześnie uczynił ze mnie pokornego, wytrwałego świadka 

drogiej, niepojętej i wiecznej łaski, którą oglądamy w krzyżu. 

Łaska a zakonność

Wierzący powinien rozpoznać te obie strony krzyża i jasno je roz-

różniać. Nie powinien nigdy dążyć do zażywania wypływających 

z krzyża błogosławieństw, zaniedbując swoją odpowiedzialność. 



– 140 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Jeżeli Bóg otworzył jego uszy, tak że był w stanie usłyszeć głos 

dochodzący zza zasłony, zapraszający do Bożej obecności, to nie 

powinien ich zatykać na inny głos, dochodzący spoza obozu, gdzie 

przebywa odrzucony Chrystus. Kto przyjął we wierze dokonane na 

krzyżu dzieło pojednania, nie powinien wzbraniać się przed odrzu-

ceniem, które ze sobą przynosi. Powinniśmy raczej chlubić się, że 

mogliśmy zerwać nie tylko z grzechem, ale i ze światem. Nauka 

o krzyżu zawiera w sobie te bezkompromisowe prawdy i dlatego 

apostoł mógł powiedzieć: 

Co do mnie, niech mnie Bóg uchowa, abym miał się chlubić 

z czegokolwiek innego, jak tylko z krzyża Pana naszego Jezusa 

Chrystusa, przez którego dla mnie świat jest ukrzyżowany, 

a ja dla świata. 

Paweł postrzegał świat jako coś, co zasługiwało jedynie na to, by 

zostało przybite do krzyża, a sam świat, mówiąc obrazowo, w akcie 

ukrzyżowania Chrystusa ukrzyżował z Nim wszystkich, którzy 

są Jego własnością. Rozważmy tę prawdę z całą powagą w modli-

twie. Oby Duch Święty wyposażył nas w moc do urzeczywistnia-

nia w praktyce tych dwóch stron krzyża! Wróćmy jednak teraz do 

naszego tematu.

Nie czytamy, jak długo Abram pozostał w Haranie. Bóg łaskawie 

czekał na swego sługę, aż uwolniony od wszelkich spowalniających 

jego działania więzów, bez reszty poszedł za Jego rozkazem. Dopa-

sowanie Bożego nakazu do naturalnych okoliczności, w których 

znajdował się Abraham, było wykluczone. Bóg nie dopuści, aby Jego 

sług ominęło błogosławieństwo płynące z bezwarunkowego posłu-



– 141 –

Powołanie Abrama

szeństwa. Podczas pobytu w Haranie Abram nie otrzymał żadnego 

innego objawienia. Musimy postępować zgodnie z udzielonym nam 

światłem, a wtedy Bóg doda nam go jeszcze więcej. Temu, który 

ma, będzie dodane (Marka 4,25). Taka jest Boża zasada. Niemniej 

jednak Bóg nie będzie zmuszał nas do niczego i ciągnął za sobą 

jak jakiś martwy, bezwładny przedmiot. Sami musimy zrozumieć, 

że pokonanie wszelkich przeszkód w celu bezwarunkowego podą-

żenia za Bożym wezwaniem jest z pożytkiem dla nas. W przeciw-

nym razie zaniedbujemy podarowaną nam łaskę. Nasze serca często 

niewiele z tego rozumieją. Zaczynamy odważać ofiary, trudności 

i przeszkody, zamiast biec w szczerości i z gorliwością po ścieżce 

posłuszeństwa dlatego, że znamy i miłujemy Tego, którego wezwa-

nie zdobyło nasze serca.

Każdy krok na ścieżce posłuszeństwa przynosi prawdziwe 

błogosławieństwo, ponieważ posłuszeństwo jest owocem wiary, 

która wprowadza nas w żywą relację i społeczność z Bogiem. Jeżeli 

postrzegamy posłuszeństwo z tego punktu widzenia, z łatwością 

rozpoznamy, jak bardzo różni się ono od zakonności, która wzbudza 

w obciążonym winą człowieku czcze życzenie, by służyć Bogu przez 

przestrzeganie zewnętrznych przepisów zakonu. Skutkiem tego 

jest opanowanie duszy nieustanną obawą, tak że nękana strachem 

nie jest w stanie postawić nawet jednego kroku na drodze posłu-

szeństwa. Prawdziwe posłuszeństwo jest natomiast manifestacją 

nowej natury od Boga. Bóg w swojej dobroci daje nowej naturze 

pewne wytyczne i ta Boża natura nigdy nie ulegnie zakonności. 

O zakonności możemy mówić wtedy, gdy zepsuta natura człowieka 

(czy to u nieodrodzonego, czy też u zrodzonego na nowo) usiłuje 

dotrzymać przepisów Bożych. Tak, próba, by przez czysty i święty 



– 142 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

zakon Boży nadać ogłady upadłemu człowiekowi, jest daremna i nie-

dorzeczna. Jakże upadła natura człowieka miałaby oddychać w tak 

czystym powietrzu?

Bóg daje wierzącemu nie tylko nową Bożą naturę, którą kie-

ruje przez swoje przykazania. On przedstawia mu również pewne 

słuszne nadzieje i perspektywy. Tak też było w przypadku Abrama: 

Bóg chwały ukazał się mu. A w jakim celu? – Aby przedstawić mu 

przedmiot o wielkiej mocy przyciągania: ziemię, którą ci wskażę. 

Według oceny nowej natury i wiary ziemia Boża była daleko lepsza 

niż Ur czy Haran i choć Abram nie widział na własne oczy obiecanej 

ziemi, to jednak czynna w nim wiara uznała za warte zachodu, aby ją 

posiąść i dla niej utracić tą, z którą związany był dotychczas. Dlatego 

też czytamy: Przez wiarę usłuchał Abraham, gdy został powołany, aby 

pójść na miejsce, które miał wziąć w dziedzictwo, i wyszedł, nie wiedząc, 

dokąd idzie (Hebrajczyków 11,8). On szedł swą drogą w wierze, nie 

w oglądaniu. Pomimo że nie widział jej swymi oczyma, uwierzył 

sercem. Wiara ta stała się w jego duszy siłą napędową o niesamo-

witej mocy. Wiara jest mocniejsza niż przekonanie zmysłów, gdyż 

jej gruntem jest Słowo Boże. Nasze zmysły i nasz rozum mogą nas 

mylić, natomiast Słowo Boże nigdy nas nie zawiedzie. 

Nie respektując tej Bożej prawdy, religijność oparta na zakonno-

ści lekceważy całkowicie naukę o zrodzonej z Boga nowej naturze 

wraz z kierującymi nią zasadami i ożywiającymi nadziejami. Uczy 

raczej, że musimy wyrzec się ziemi, aby zdobyć niebo. Niestety, upa-

dła natura nie jest w stanie wyrzec się i uwolnić od czegoś, z czym 

jest całkowicie związana. Jakże mogłaby zostać pozyskana przez 

coś, co nie ma dla niej żadnego uroku? Niebo nie ma w sobie nic 

pociągającego dla upadłej natury człowieka. Jest to ostatnie miejsce, 



– 143 –

Powołanie Abrama

w jakim chciałaby się znaleźć. Nie ma ona żadnego upodobania 

w niebie i jego mieszkańcach. Gdyby było rzeczą możliwą, aby zna-

lazła się w niebie, to czułaby się tam dogłębnie nieszczęśliwa. Nie 

ma ona ani takiej zdolności, aby zrzec się ziemi, ani też pragnienia, 

aby posiąść niebo. Nie kłóci się to w żaden sposób z faktem, że nie-

odrodzony człowiek chciałby za wszelką cenę ujść przed piekłem 

i jego mękami, ale te dwa życzenia – aby ujść piekłu i znaleźć się 

w niebie (a tym samym być nieustannie w obecności Boga) pochodzą 

z dwóch zupełnie różnych źródeł. Pierwsze z nich nie jest obce starej 

naturze, podczas gdy drugie należy wyłącznie do nowej, która miłuje 

Boga, zna Go i pragnie znajdować się jak najbliżej Niego i przebywać 

w Jego bezpośredniej obecności. Gdyby nie było jeziora ognistego ani 

płaczu i zgrzytania zębów w piekle, to nie wydawałoby się ono nie-

odrodzonemu człowiekowi wcale takim odstraszającym miejscem, 

aby przed nim uciekać. Ta zasada jest nadrzędna we wszystkich 

usiłowaniach i życzeniach upadłej natury człowieka. Religijność 

oparta na zakonności głosi, że musimy porzucić grzech, aby zdobyć 

sprawiedliwość. Przeocza przy tym, że grzeszna i dogłębnie zepsuta 

natura człowieka nie potrafi wcale wyrzec się grzechu i całym ser-

cem nienawidzi prawdziwej sprawiedliwości i prawości. Posiada 

przy tym pewne naturalne zamiłowanie do religii, ale wynika ono 

jedynie z nadziei, że jej religijne uczynki uchronią ją przed palącymi 

płomieniami piekła. Prawdziwa wiara wcale jej nie obchodzi, gdyż 

ta wprowadza duszę w teraźniejszą radość z Boga i wszystkich Jego 

świętych dróg.

Jak diametralnie ewangelia chwały Bożej różni się od zakonności! 

Ewangelia objawia samego Boga, który zniża się w swej doskonałej 

łasce i przez złożoną na krzyżu ofiarę usuwa grzech – i to w spo-



– 144 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

sób absolutny, na podstawie wiecznej sprawiedliwości, ponieważ 

Chrystus cierpiał, gdy został za nas uczyniony grzechem. Bóg daje 

ponadto nowe życie, zmartwychwstałe życie swego uwielbionego 

Syna, życie, które ma każdy prawdziwy wierzący, ponieważ przez 

odwieczny zamysł Boga został na zawsze zjednoczony z Tym, który 

został przybity do krzyża, ale teraz siedzi na tronie majestatu w nie-

biosach. Tą nową naturą Bóg kieruje w swojej dobroci przez wypo-

wiedzi swego świętego Słowa, zastosowanego z mocą przez Ducha 

Świętego w konkretnych sytuacjach i okolicznościach. Co więcej, 

On ożywia ją, stawiając przed oczy wiary niezniszczalną nadzieję 

i cel – nadzieję chwały, miasto, które ma mocne fundamenty, wiele 

mieszkań Ojcowskiego domu i królestwo niewzruszone (Rzymian 5,2; 

Hebrajczyków 11,10; Jana 14,2; Hebrajczyków 12,28) – jednym sło-

wem wieczną więź z Nim samym. Jest to miejsce błogosławień-

stwa i światła, gdzie smutek i ciemność nie mają już dostępu. Jakże 

pokrzepiająca jest świadomość posiadania tego wzniosłego przy-

wileju, jakim jest przebywanie w wieczności u wód spokojnych, na 

zielonych niwach Jego odkupieńczej miłości. 

Ten wspaniały nasz dział jest przeciwieństwem zakonności. Nie 

obliguje nas do kształtowania starej, zepsutej i niepoprawialnej 

natury przez przepisy zewnętrznej religii, każąc jej porzucić zie-

mię, którą miłuje i dążyć do nieba, którego w rzeczywistości (w jego 

prawdziwym charakterze) nienawidzi. Bóg daje nam w swej bezkre-

snej łasce, na postawie ofiary Chrystusa, nową naturę, która raduje 

się na myśl o niebie, a przede wszystkim daje nam siebie samego – 

niewyczerpalne źródło wszelkiej radości niebios. 

Taka jest Boża droga. W taki sposób Bóg postąpił z Abramem 

i Saulem z Tarsu i tak postępuje też z nami. Bóg chwały pokazał 



– 145 –

Powołanie Abrama

Abramowi lepszą ojczyznę niż Haran. Apostołowi ukazał tak pełną 

przepychu chwałę, że nie zwracał już uwagi na urok ziemi i od tej 

pory uważał wszystko za śmiecie, aby pozyskać Chrystusa, który 

Mu się objawił i którego głos przeszył go do głębi. Echo tego głosu 

rozbrzmiewało nieustannie z niesłabnącą siłą w najskrytszych 

zakamarkach jego serca. Paweł zobaczył niebiańskiego Chrystusa 

w chwale i od tego momentu pomimo zauważalnej słabości glinia-

nego naczynia (czytaj 2. Koryntian 4,7.16-18) ten niebiański Chrystus 

i chwała niebios wypełniały po brzegi Jego serce i duszę. 

Namiot i ołtarz

Abram przeszedł tę ziemię aż do miejscowości Sychem, do dębu More. 

Kananejczycy byli wówczas w tej ziemi (1. Mojżeszowa 12,6). Obec-

ność Kananejczyków musiała okazać się próbą dla Abrama, jako 

wyzwanie dla jego wiary i nadziei, jako próba serca i cierpliwości. 

Opuścił Haran i gdy tylko przyszedł do kraju, o którym mówił mu 

Bóg chwały, natknął się na Kananejczyków. Abram znalazł tam rów-

nież Pana. I ukazał się Pan Abramowi i rzekł: Ziemię tę dam potom-

stwu twemu. Wtedy zbudował tam ołtarz Panu, który mu się ukazał 

(1. Mojżeszowa 12,7). Związek między tymi dwiema relacjami jest 

naprawdę poruszający. Kananejczycy byli w kraju. Aby Abram nie 

patrzył na obecnych właścicieli, Pan objawił mu się jako Ten, który 

chciał podarować mu oraz jego potomstwu tę ziemię na wieczne 

posiadanie. W ten sposób myśli Abrama zostały skierowane na Pana, 

a nie na bezbożnych Kananejczyków. W tym tkwi ważne dla nas 

pouczenie. Kananejczycy w kraju są wyrazem mocy szatana. By nie 

zajmować się tą mocą, która chce trzymać nas z dala od przypisa-



– 146 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

nego nam dziedzictwa, musimy uchwycić się mocy Chrystusa, która 

nas w nie wprowadza. 

Gdyż bój toczymy nie z krwią i z ciałem, lecz z nadziemskimi 

władzami, ze zwierzchnościami, z władcami tego świata ciem-

ności, ze złymi duchami w okręgach niebieskich (Efezjan 6,12). 

Właśnie ten obszar, do którego zostaliśmy powołani, jest miejscem 

naszej walki. Czy mamy się tego obawiać? Skądże – przecież tam 

przebywa zwycięski Chrystus, w którym jesteśmy więcej niż zwy-

cięzcami (Rzymian 8,37). Dlatego, zamiast dać się owładnąć przez 

ducha bojaźni, zachowujemy raczej ducha uwielbienia. Abram zbu-

dował tam ołtarz Panu, który mu się ukazał. Stamtąd wyruszył w góry 

na wschód od Betelu i rozbił swój namiot (1. Mojżeszowa 12,7-8). Ołtarz 

i namiot odsłaniają nam dwa szczególne przedmioty, charakteryzu-

jące tego męża – był czcicielem Pana i obcym przybyszem w tym 

świecie. Jakiż miły obraz – nie mieć nic i mieć wszystko w Bogu! 

Na tej ziemi Abram nie miał nawet piędzi. Miał jednak Boga i to 

mu wystarczało.

Głód w Kanaanie – Abram w Egipcie

Niemniej Bóg nie tylko odpowiada na wiarę – On również ją 

doświadcza. Nie myślmy, że statek męża wiary poruszać się będzie 

zawsze po spokojnej wodzie. Wręcz przeciwnie – raczej raz po raz 

napotykać będzie wzburzone morze i zapowiadające burzę chmury. 

Nad tym wszystkim czuwa łaskawy Bóg, który ma swój cel – pragnie, 

aby w wierzącym dojrzało przekonanie o przewyższającej wszystko 



– 147 –

Powołanie Abrama

wartości obecności Boga dla ufającego Mu serca. Gdyby niebo 

było ustawicznie bezchmurne, wierzący z pewnością nie poznałby 

dogłębnie swego Boga. Sami wiemy, jak szybko nasze serce myli 

zewnętrzny pokój z pokojem Bożym, który jest niezależny od oko-

liczności. Jakże szybko, gdy wszystko toczy się po naszej myśli, gdy 

interes kwitnie, dzieci zdrowo rosną, a zdrowie nie pozostawia nic 

do życzenia, skłonni jesteśmy pomylić pokój opierający się na tych 

pomyślnych okolicznościach z tym, który można znaleźć zawsze 

jedynie w obecności Chrystusa! Pan wie o tym i gdy widzi u nas 

taki stan, możemy być pewni, że w taki czy inny sposób zachwieje 

naszym fałszywym oparciem.

Równie często oceniamy słuszność jakiejś drogi w zależności 
od pojawiających się na niej trudności lub ich braku. To też jest 

poważnym błędem. Ścieżka posłuszeństwa przeważnie pociąga za 

sobą doświadczenia. W kraju, do którego Bóg zaprowadził Abrama, 

musiał zetknąć się on z bezbożnymi Kananejczykami, a wkrótce 

potem przeżył głód. Czy powinien był z tego wnioskować, że nie był 

na właściwym miejscu? Z pewnością nie, bo czyniąc tak, jego ocena 

bazowałaby jedynie na tym, co widziały jego oczy, a tak nie ocenia 

nigdy wiara. Zapewne była to ciężka próba dla jego serca, niepojęta 

sprawa dla dawnego Abrama, ale dla wiary wszystko powinno być 

jasne. Niemal na samym początku podróży do Macedonii apostoł 

Paweł znalazł się w więzieniu. Nietrwające w społeczności z Bogiem 

serce zinterpretowałoby tę przeszkodę jako cios śmiertelny dla całej 

wyprawy. Paweł jednak nie wątpił ani przez chwilę, że jego droga jest 

słuszna. Pozwoliło mu to nawet śpiewać pieśni pochwalne w wię-

zieniu w przekonaniu, że wszystko działo się zgodnie z doskonałym 

planem Boga. Co więcej, Paweł miał rację, gdyż w więzieniu w Filipii 



– 148 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

przebywał człowiek, któremu Bóg gorąco pragnął okazać miłosier-

dzie, a który, mówiąc po ludzku, nie miałby nigdy możliwości usły-

szenia ewangelii, gdyby kaznodzieja nie został zamknięty właśnie 

tam, gdzie on sam był stróżem. Wbrew swojej woli rozsiewający 

przeszkody diabeł posłużył za narzędzie przynoszące ewangelię 

biednemu poganinowi.

Dotknięty głodem Abram mógłby myśleć podobnie jak Paweł 

w więzieniu. Znajdował się na miejscu, na którym postawił go Bóg 

i nie otrzymał nakazu, aby je opuścić. To prawda, że klęska głodu 

była faktem oczywistym. Poza tym w pobliżu znajdował się Egipt – 

świetna okazja do wyzwolenia się spod balastu nieznośnych oko-

liczności. Niemniej jednak droga sługi Bożego była prosta – lepiej 

głodować w Kanaanie niż żyć w dostatku w Egipcie! Lepiej cierpieć 

na wytyczonej przez Boga ścieżce niż żyć w obfitości na drodze 

szatana, lepiej być biednym z Chrystusem niż bogatym bez Niego. 

Podczas pobytu w Egipcie Abram dorobił się owiec, bydła, osłów, 

niewolników i wielbłądów. – Niezbity dowód na to, że postąpił 

słusznie, nieprawdaż? Niestety nie. W Egipcie nie było ołtarza, nie 

było społeczności z Bogiem. Kraj faraona nie był krajem obecności 

Pana i udając się do Egiptu, Abram stracił więcej, niż zyskał. Nic 

nie jest w stanie zastąpić utraty społeczności z Bogiem. Uwolnienie 

od chwilowego ucisku i zdobycie bogactwa są doprawdy nędzną 

rekompensatą za to, co tracimy, gdy choćby o milimetr oddalimy 

się od prostej ścieżki posłuszeństwa. Iluż z nas mogłoby to potwier-

dzić! Iluż wierzących, chcąc zejść z drogi doświadczeniom, kłopo-

tom i trudowi, które powiązane są z drogą Bożą, popadło w wartki, 

rwący nurt teraźniejszego złego świata, ściągając na siebie poczucie 

wewnętrznej pustki, biedę, ucisk i ciemność! Być może znaleźli swe 



– 149 –

Powołanie Abrama

„szczęście”, nazbierali bogactw, zdobyli uznanie i poklask, wysokie 

stanowisko, może nawet przychylność ze strony swojego „faraona”. 

Czy wszystkie te kuszące atrakcje są rzeczywiście w stanie zastąpić 

radość w Panu, społeczność z Bogiem, czyste sumienie, szczęśliwe 

serce, ducha dziękczynienia i uwielbienia, żywe świadectwo i sku-

teczną służbę dla Pana? Któż z nas ośmieliłby się stwierdzić coś 

podobnego? A mimo to jakże często te niezrównane błogosławień-

stwa zostają sprzedawane za odrobinę wpływu, odrobinę pieniędzy, 

odrobinę uznania.

Miejmy się na baczności wobec tej niepohamowanej skłonno-

ści naszych zwodniczych serc, które raz po raz starają się uciec od 

wyboistej, ale mimo to błogosławionej drogi szczerego posłuszeń-

stwa! Starajmy się usilnie zachować wiarę i dobre sumienie (1. Tymo-

teusza 1,19), których nic nie jest w stanie zastąpić! Gdy zbliża się 

jakieś doświadczenie, chciejmy polegać na Panu, zamiast śpieszyć do 

Egiptu! Wtedy napotkane trudności nie staną się dla nas okazją do 

upadku, lecz do okazania posłuszeństwa. A gdy odczuwamy pokusę, 

by ulec pod napierającym nurtem świata, chciejmy skierować nasz 

wzrok na Tego, który wydał samego siebie za grzechy nasze, aby nas 

wyzwolić z teraźniejszego wieku złego (tj. świata) według woli Boga 

i Ojca naszego (Galacjan 1,4). Skoro tak wielka była Jego miłość do 

nas i takie Jego myślenie na temat prawdziwego charakteru otacza-

jącego nas świata, że oddał samego siebie, aby nas wyrwać z jego 

mocy, to mielibyśmy jeszcze się Go zaprzeć, zawracając do tego, od 

czego na wieki uwolnił nas Jego krzyż? Oby Bóg nas od tego ustrzegł! 

Oby Jego mocna dłoń zachowała nas na prostej drodze, na której 

końcu zobaczymy Jezusa takim, jakim jest. Wtedy staniemy się jak 

On i tak zawsze będziemy z Panem (1. Jana 3,2; 1. Tesaloniczan 4,17)!





– 151 –

ROZDZIAŁ 13

ABRAHAM I LOT

Powrót z Egiptu – odnawiająca łaska Boża

Początek tego rozdziału przedstawia nam prawdziwy charakter 

autentycznej duchowej odnowy. Gdy tylko sumienie wierzącego, 

który w jakiś sposób opuścił swoje duchowe stanowisko i utracił 

społeczność z Bogiem, daje o sobie znać i zaczyna działać, znaj-

duje się on w niebezpieczeństwie, że nie zrozumie w pełni łaski 

Bożej i nie zostanie zregenerowany duchowo tak, jakby życzył sobie 

tego Bóg. Wiemy, że Bóg kieruje wszystkim w sposób, który jest 

godny Jego samego. W stworzeniu, dziele odkupienia, nawróceniu, 

w staraniach o duchową odnowę duszy, która się od Niego oddaliła 

i w swojej trosce o nas działa zawsze zgodnie ze swoją naturą. Jest 

to dla nas wielkie szczęście, gdyż w swojej ograniczoności skłonni 

jesteśmy stawiać ciągle granice świętemu Izraela, szczególnie wtedy, 

gdy chodzi o Jego odnawiającą łaskę. 

W naszym rozdziale widzimy, że Abram nie tylko został uwol-

niony z Egiptu, lecz został również na powrót zaprowadzony na 

miejsce, gdzie poprzednio był jego namiot [...], do miejsca, gdzie przed-

tem zbudował ołtarz. Bóg nie może spocząć, dopóki całkowicie nie 

uzdrowi błądzącego. W naszym własnym poczuciu sprawiedliwości 

możemy myśleć, że takiemu człowiekowi należy się miejsce niższe 



– 152 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

niż poprzednio i tak byłoby też rzeczywiście, gdyby zależne było 

ono od jego zasług i charakteru. Ponieważ jest to akt łaski, ustano-

wienie miary odnowy jest wyłącznym przywilejem Boga. Miarę tę 

znajdujemy w słowach: Jeżeli chcesz zawrócić, Izraelu mówi Pan – to 

zawróć do mnie (Jeremiasza 4,1). Jest to sposób, w jaki działa Bóg, 

aby przywrócić do swojej społeczności duszę, która zeszła na bez-

droża. Wszelki inny sposób działania nie byłby godny Jego istoty. 

Gdy podejmuje się dzieła, czyni to w sposób, który uwielbi bogac-

two Jego łaski. Dlatego, gdy sprowadzano trędowatego do obozu, 

zaprowadzano go aż do wejścia do Namiotu Zgromadzenia (3. Moj-

żeszowa 14,11). Gdy syn marnotrawny wrócił do domu ojca, ten 

wyznaczył mu miejsce u swego stołu. Gdy Piotr doznał po swym 

upadku duchowej odnowy, mógł zwrócić się do mężów izraelskich 

w dobitnych słowach: Wy zaparliście się świętego i sprawiedliwego 

(Dzieje 3,14) i oskarżyć ich o haniebny czyn, którego sam się dopu-

ścił w krytycznej sytuacji. Przykłady te wyrażają prawdę o tym, że 

Bóg, gdy zajmuje się upadłą duszą, chcąc przywrócić ją do dobrego 

duchowego stanu, czyni to w sposób absolutnie doskonały. W pełnej 

mocy łaski i w zaufaniu wiary przyprowadza duszę do siebie: Jeżeli 

chcesz zawrócić [...], to zawróć do mnie. Abram wędrował [...] do miej-

sca, gdzie poprzednio był jego namiot. 

Jest jeszcze jeden bardzo ważny praktyczny aspekt, którego nie 

powinniśmy nigdy pomijać: już sam charakter, w jakim Bóg doko-

nuje w sercu wierzącego duchowej odnowy, zawstydza zakonność, 

a jej skutki unicestwiają jej znaczenie. Zregenerowana dusza ma 

żywy i głęboki wstręt do zła, od którego została uwolniona, co prze-

jawiać się będzie w duchu szczególnej gorliwości, modlitwy, święto-

ści i trzeźwości. Bóg nie po to dokonuje duchowej odnowy, abyśmy 



– 153 –

Abraham i Lot

jeszcze lekkomyślniej traktowali grzech niż dotychczas i upadli na 

nowo, lecz mówi: Idź i nie grzesz już więcej (Jana 8,11). Im bardziej 

zdam sobie sprawę z głębi odnawiającej łaski, tym głębszym będzie 

moje przekonanie o Bożej świętości. Zasada ta raz po raz pojawia się 

na stronicach Pisma Świętego. Jeśli wyznajemy grzechy swoje, wierny 

jest Bóg i sprawiedliwy i odpuści nam grzechy, i oczyści nas od wszelkiej 

nieprawości (1. Jana 1,9). Jedyna słuszna droga dla odnowionej duszy 

to ścieżka sprawiedliwości. Prowadzi mnie ścieżkami sprawiedliwości 

ze względu na imię swoje (Psalm 23,3). Innymi słowy: jeśli doznali-

śmy łaski, kroczymy naszą drogą w sprawiedliwości. Mówić o łasce 

i żyć w nieprawości to, zgodnie ze słowami apostoła, obracanie łaski 

Bożej w rozpustę (Judy 4). Jeśli natomiast łaska panuje przez sprawie-

dliwość ku żywotowi wiecznemu (Rzymian 5,21), to ujawnia się ona 

w uczynkach sprawiedliwości jako owocach życia wiecznego. Ta 

sama łaska, która przebacza nam nasze grzechy, oczyszcza nas od 

wszelkiej nieprawości. Tych dwóch rzeczy nie można oddzielać od 

siebie. Połączone ze sobą, jak czyni to Pismo, przekreślają znaczenie 

zarówno zakonności, jak i jej zupełnego przeciwieństwa – fałszywie 

rozumianej wolności, tak bliskiej zwodniczemu ludzkiemu sercu. 

Lot, bratanek Abrama

Istniało jednakże jeszcze cięższe doświadczenie dla serca Abrama 

niż głód, który nastał w kraju. Wynikało ono z bliskiej relacji, 

w jakiej Abram znajdował się z kimś, kto najwyraźniej nie chodził 

swą drogą ani w mocy osobistej wiary, ani też w poczuciu osobistej 

odpowiedzialności. Nie jest to wcale rzadko spotykany przypadek. 

Wystarczy jedno krótkie spojrzenie wstecz na historię ludu Bożego, 



– 154 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

aby przekonać się, że za każdym razem, gdy Duch Boży wywoływał 

przebudzenie i prawdziwe ruchy odrodzenia duchowego, nie brako-

wało takich, którzy się przyłączali, nie mając osobiście mocy, leżącej 

u podstaw ruchu. Osoby takie idą przez jakiś czas z ogólnym prądem, 

opierając się niczym martwa, bezwładna masa na świadectwie lub, 

co gorsza, wyraźnie je hamując. Tak też było w przypadku Abrama. 

Bóg nakazał mu opuścić krewnych, ale zamiast być posłusznym 

temu wezwaniu, wziął ich ze sobą dla swej własnej zguby. Terach 

aż do swojej śmierci skutecznie krępował jego ruchy, natomiast Lot 

towarzyszył mu nieco dłużej, aż całkowicie nim owładnęło pożąda-

nie innych rzeczy (Marka 4,19). 

Podobnie miała się rzecz przy wyjściu ludu izraelskiego z Egiptu. 

Lud mieszany podążył za nim, stając się w późniejszym czasie częstym 

powodem ich upadku, słabości, nieszczęść i smutku. W 4. Księdze 

Mojżeszowej 11,4 czytamy: Pospólstwo (wł. lud mieszany) zaś, które 

znalazło się wśród nich, ogarnęła pożądliwość, więc także i synowie izra-

elscy zaczęli na nowo biadać i mówili: Obyśmy mogli najeść się mięsa! 

Nie inaczej było w pierwszych dniach Kościoła i w każdym później-

szym czasie, aż do dzisiaj. Ilekroć Duch wywoływał przebudzenie 

i zapał wśród masy wyznawców chrześcijaństwa, z najróżniejszych 

powodów do ruchów przyłączały się osoby, które duchowo do nich 

nie należały. Ponieważ czynniki, które ich przyciągały, nie miały 

źródła w tym, co Boże, ich obecność była tymczasowa – prędzej czy 

później zajęli swe właściwe miejsce w świecie. Tylko to, co pochodzi 

bezpośrednio od Boga, ma moc przetrwania. Musimy w praktyce 

urzeczywistniać osobistą relację, jaka łączy nas z Bogiem. Musimy 

mieć dogłębne przekonanie, że powołał nas na stanowisko, które 

zajmujemy – w przeciwnym razie nie będziemy w stanie okazać sta-



– 155 –

Abraham i Lot

nowczości i wytrwałości. Nie możemy iść po czyichś śladach, tylko 

dlatego, że ktoś szedł uprzednio tą drogą. Bóg pokazuje w swojej 

łasce każdemu z nas drogę, którą ma iść, pole działania, w którym 

ma się poruszać i obowiązki, które ma wypełniać. Naszą odpowie-

dzialnością jest natomiast odkrycie naszego powołania i powiąza-

nych z nim obowiązków, abyśmy byli zdolni przez łaskę, którą Bóg 

nam dzień w dzień podaje, działać na mocy tego powołania ku 

chwale Bożej. To, czy nasze pole działania jest duże, czy małe, nie 

ma nic do rzeczy, jeżeli tylko Bóg nam je wyznaczył. Czy otrzymali-

śmy pięć talentów, czy też jeden – jeżeli ze wzrokiem skierowanym 

na Niego obracamy wiernie tym jednym – usłyszymy z Jego ust 

słowa: Dobrze, sługo dobry i wierny, tak samo, jak byśmy obracali 

pięcioma. Paweł, Piotr, Jakub i Jan – wszyscy mieli w fazie począt-

kowej Kościoła jakieś szczególne zasługi. Tak samo jest z nami. Nie 

musimy ingerować w pracę naszych braci. Stolarz ma piłę i hebel 

oraz młot i używa ich w zależności od tego, które narzędzie akurat 

potrzebuje. Nic nie jest bardziej bezwartościowe i żałosne niż ślepe 

i bezmyślne naśladownictwo. W naturze nie znajdziemy niczego 

podobnego. Próżno byśmy się trudzili szukaniem – każde stworze-

nie ma swoje własne miejsce i funkcję. Jeżeli tak jest już w świecie 

natury, to o ileż bardziej w świecie duchowym! Pole jest wystar-

czająco wielkie, aby pomieścić nas wszystkich. W każdym domu 

są przeróżne naczynia o różnej wielkości i kształcie, ale gospodarz 

używa ich wszystkich. 

Dlatego też ciągle powinniśmy badać siebie samych, zadając sobie 

szczerze to ważkie pytanie, czy znajdujemy się pod wpływem tego, 

co Boże, czy może raczej tego, co czysto ludzkie; czy nasza wiara 

opiera się na mądrości ludzkiej, czy na mocy Bożej, czy czynimy coś 



– 156 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

dlatego, że inni przed nami to czynili, czy raczej dlatego, że Pan nas 

do tego powołał. Jakże ważne jest, abyśmy wiedzieli z całą pewnością, 

czy opieramy się tylko na przykładzie i wpływie naszego otoczenia, 

czy działamy w mocy osobistej wiary. Są to bardzo poważne pytania. 

Z pewnością społeczność i bliska obecność naszych współwierzących 

towarzyszy są nieocenionym przywilejem. Niemniej, gdy będziemy 

stale tylko na nich polegać, możemy być pewni, że staniemy się roz-

bitkami w wierze. Tak samo nasze działanie straci swą wartość, jeżeli 

będziemy przekraczać daną nam miarę. Nasza praca będzie wtedy 

wymuszona i nienaturalna. Nietrudno jest rozpoznać, czy człowiek 

działa na przydzielonym mu miejscu i zgodnie z miarą jego zdolności. 

Wymuszona służba i bezmyślne naśladownictwo są w najwyższym 

stopniu godne pożałowania. Oby Pan dodał nam łaski, byśmy zawsze 

byli naturalni, autentyczni i szczerzy! Kto nie umie pływać, a mimo to 

wchodzi do głębokiej wody, wkrótce będzie rozpaczliwie przebierał 

rękami i nogami. Gdy statek, który nie ma niezbędnego wyposażenia, 

zostaje spuszczony na wodę, w niedługim czasie będzie musiał zawró-

cić do portu lub nawet zatonie. Lot opuścił wprawdzie Ur Chaldej-

skie, ale upadł na równinach Sodomy. Powołanie Boga nie osiągnęło 

jego serca, a jego oko pozostało zamknięte na wspaniałość Bożego 

dziedzictwa. Jakaż poważna myśl! Bogu niech będą dzięki! Droga 

każdego sługi Bożego oświetlona jest przez Jego uznanie i światło Jego 

promiennego oblicza. Podążanie tą drogą powinno być nieustanną 

radością naszego serca. Jego aprobata zadowala serce, które Go zna. 

Nie myślmy, że zawsze spotkamy się z akceptacją ze strony naszych 

braci – o wiele częściej będziemy przez nich niezrozumiani. Mimo to 

wierny wierzący może ze spokojem oczekiwać dnia, w którym każdy 

otrzyma pochwałę od Boga (1. Koryntian 3,13; 4,5). 



– 157 –

Abraham i Lot

Miłość do świata

Przyjrzyjmy się jednak nieco bliżej genezie upadku Lota. Co skłoniło 

go do opuszczenia drogi publicznego świadectwa? W życiu każdego 

człowieka istnieje punkt zwrotny, który pokazuje, na jakim gruncie 

on stoi i jakie motywy nim kierują. Tak też było w przypadku Lota. 

Widzialną przyczyną jego późniejszego upadku była kłótnia pomiędzy 

jego pasterzami a pasterzami Abrama. Kto nie idzie drogą ze zdrowymi 

oczyma (porównaj Łukasza 11,34-36) i szczerymi uczuciami, łatwo 

potknie się o byle kamyk. W pewnym sensie nie jest to ważne, co jest 

pozorną przyczyną zejścia z prostej drogi. Prawdziwy powód może 

zostać zakryty przed publiczną uwagą. Leży głębiej pod powierzch-

nią i dlatego nie jest łatwo widzialny dla wszystkich; tkwi w tajnych 

zakamarkach serca – tam, gdzie świat znalazł dostęp. Kłótnia pasterzy 

mogła zostać złagodzona bez jakiejkolwiek duchowej straty zarówno 

dla Abrama, jak i dla Lota. Abramowi stworzyła okazję do zamanife-

stowania cudownej mocy wiary i moralnej wzniosłości oraz wyższo-

ści niebiańskich dóbr nad ziemskimi. Dla Lota natomiast stała się 

świetną okazją do ujawnienia daleko posuniętej światowości, jaką 

jego serce wypełnione było po brzegi. Kłótnia pasterzy nie zrodziła 

wiary w sercu Abrahama ani światowości w sercu Lota, lecz jedynie 

objawiła to, co było w sercu obydwu. 

Kłótnie, nieporozumienia i rozłamy mają również miejsce 

w Kościele Bożym. Dla wielu stają się one powodem zgorszenia 

i upadku – wierzący tacy zawracają do świata. Całą winę za swój stan 

przypisują nieporozumieniom, które w rzeczywistości były niczym 

więcej jak tylko instrumentem służącym do objawienia rzeczywi-

stego stanu ich duszy i dążeń ich serca. Gdy świat zagości raz w sercu, 

znajdzie się i droga, którą można do niego skutecznie zawrócić. Nie 



– 158 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

świadczy to o wysokiej moralnej, duchowej pozycji, gdy narzekamy 

na ludzi i okoliczności, podczas gdy korzeń zła tkwi właściwie w nas 

samych. Doprawdy smutny jest widok braci kłócących się w obecno-

ści Kanaanejczyków i Peryzyjczyków. Nasza mowa powinna być: Nie-

chże nie będzie sporu między mną a tobą [...], jesteśmy przecież braćmi. 

Dlaczego Abraham nie wybrał Sodomy? Dlaczego spór nie pchnął go 

w szeroko otwarte ramiona świata? Dlaczego nie stał się dla niego 

przyczyną upadku? Dlatego, że patrzył na wszystko z perspektywy 

Bożej. Jego serce równie łatwo mogłoby się zachwycić obfitymi 

w wodę równinami, jak serce Lota, ale on nie pozwolił, aby ono 

dokonywało wyboru. Najpierw pozwolił wybierać Lotowi, a potem 

pozostawił Bogu wybór za niego. Była to niebiańska mądrość wiary. 

Pozwala Bogu wyznaczyć dziedzictwo, pozostawiając mu również 

objęcie go we właściwym czasie. Wiara może powiedzieć: Część moja 

przypadła w miejscach uroczych, także dziedzictwo moje podoba mi 

się (Psalm 16,6). Zrodzony na nowo człowiek, kierowany tą wiarą, 

niewiele się zastanawia, w jakim miejscu przypadnie jego dział, 

gdyż przez wiarę wie, że zawsze znajdzie się on w miejscach uro-

czych, a to dlatego, że Bóg jest tym, który go wyznacza. Mąż wiary 

może z całkowitym spokojem pozostawić wybór mężowi oglądania. 

Potrafi powiedzieć bez odrobiny żalu: Jeśli chcesz pójść w lewo, ja pójdę 

w prawo, a jeśli chcesz pójść w prawo, ja pójdę w lewo (1. Mojżeszowa 

13,9). Jakiż piękny obraz bezinteresowności i moralnej wzniosłości!

Człowiek naturalny mimo swoich pragnień i daleko posuniętych 

roszczeń nie wyciągnie nigdy swej ręki po skarb wiary. Będzie szu-

kał swego działu w zupełnie przeciwnym kierunku. Wiara trzyma 

swój skarb tam, gdzie ciało nawet w najśmielszych marzeniach nie 

próbowałoby go szukać. Nie potrafiłoby się nawet do niego zbliżyć, 



– 159 –

Abraham i Lot

nawet gdyby chciało i nie chciałoby, nawet gdyby mogło – tak więc 

wiara w całkowitej pewności, spokoju i godnej podziwu bezintere-

sowności może pozostawić wybór ciału. Co uczynił Lot, gdy miał 

wybierać? Za miejsce swego pobytu obrał Sodomę – miejsce, nad 

którym już wkrótce wybuchnąć miał sąd Boży. Dlaczego dokonał tak 

nieszczęśliwego wyboru? Ponieważ patrzył na zewnętrzny wygląd, 

nie zaś na prawdziwy charakter i przyszły los tego miejsca. Praw-

dziwy charakter Sodomy można by określić jednym słowem zło, 

a jej przyszłość słowem sąd – zniszczenie ogniem i siarką. Może ktoś 

powie, przecież Lot o tym nie wiedział. Możliwe, że nie. W tym nie 

różnił się niczym od Abrama. Bóg o tym wiedział i gdyby Lot powie-

rzył Mu wybór swego dziedzictwa, to Bóg z pewnością nie wskazałby 

mu miejsca, którego unicestwienie już postanowił. Jednak Lot sam 

podjął decyzję i zupełnie przeciwnie Bożej opinii uznał Sodomę za 

stosowne miejsce pobytu. Jego oczy ujrzały obfite w wodę równiny, 

które przyciągnęły jego serce. Już chwilę później rozbijał namioty 

aż do Sodomy. Tak postępuje człowiek cielesny. Demas mnie opu-

ścił, umiłowawszy świat doczesny (2. Tymoteusza 4,10), pisał apostoł 

Paweł. Lot opuścił Abrama z tego samego powodu. Opuścił miejsce 

świadectwa, wkraczając na teren podlegający sądowi. 

Potwierdzenie obietnicy danej Abramowi

I rzekł Pan do Abrama po odłączeniu się Lota od niego: Pod-

nieś oczy swoje i spojrzyj z miejsca, na którym jesteś, na północ 

i na południe, na wschód i na zachód, bo całą tę ziemię, którą 

widzisz, dam tobie i potomstwu twemu na wieki (1. Mojże-

szowa 13,14-15). 



– 160 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Kłótnia i idące za nią rozstanie nie zaszkodziły nic a nic ducho-

wemu stanowi Abrama. Wręcz przeciwnie, raczej umocniły w nim 

niebiańskie zasady, którymi się kierował oraz życie wiary w jego 

duszy. Rozjaśniły jego drogę i uwolniły go od towarzysza, który spo-

walniał jego krok. Tak więc Abramowi cała ta przykra sytuacja posłu-

żyła tylko ku dobremu i przyniosła mu obfite błogosławieństwo.

Nie zapominajmy nigdy tej poważnej, ale i pocieszającej prawdy, 

że każdy człowiek musi prędzej, czy później zająć swoje własne sta-

nowisko wobec Boga. Wszyscy, którzy biegną, nie będąc wysłani, 

zrezygnują i zawrócą do tego, czego się kiedyś wyrzekli, a ci, którzy 

rzeczywiście zostali powołani przez Boga i na Nim polegają, pozo-

staną na prostej ścieżce przez Jego łaskę. Ale droga sprawiedliwych jest 

jak blask zorzy porannej, która coraz jaśniej świeci aż do białego dnia 

(Przypowieści Salomona 4,18). Myśl o tym zachowuje nas w pokorze, 

czujności i modlitwie. A tak, kto mniema, że stoi, niech baczy, aby nie 

upadł (1. Koryntian 10,12), bo oto ostatni będą pierwszymi, a pierwsi 

ostatnimi (Łukasza 13,30). Abstrahując od właściwego proroczego 

znaczenia słów: Kto wytrwa do końca, będzie zbawiony (Mateusza 

10,22), możemy powiedzieć, że zawierają one poważną, moralną 

zasadę. Niejeden okazały statek, opuszczając port, obiecywał pasa-

żerom cudowny rejs, ale sztormy, fale, skały podwodne i mielizny 

spowodowały, że pomyślnie rozpoczęta podróż skończyła się trage-

dią. Mówię tutaj oczywiście jedynie o służbie i świadectwie wierzą-

cego, w żadnym razie nie o jego przyjęciu przez Boga i wiecznym 

zbawieniu w Chrystusie. Ono – niech Bogu będzie za to chwała! – 

nie zależy w żadnej mierze od nas, lecz od Tego, który powiedział: 

I Ja daję im żywot wieczny, i nie giną na wieki, i nikt nie wydrze ich 

z ręki mojej (Jana 10,28). Czyż nie spotykamy czasami chrześcijan, 



– 161 –

Abraham i Lot

którzy obierają drogę szczególnej służby lub składania świadec-

twa (sprawiając wrażenie, że zostali do tego powołani przez Boga) 

i po krótkim czasie dają za wygraną? Czyż nie spotyka się aż nazbyt 

często takich, którzy, wyznawszy pewne szlachetne zasady swojej 

działalności, która nie została im powierzona przez Boga lub której 

następstw nie odważyli wystarczająco w Jego obecności, na koniec 

sami im zaprzeczają? Są to bardzo smutne przypadki i powinniśmy 

strzec się przed nimi. Osłabiają wiarę wybranych i dają wrogowi 

prawdy powód do kpin i bluźnierstw. Każdy powinien otrzymać 

swoje powołanie do służby od samego Pana i przez Niego zostać 

do niej przygotowany. Wszystkich, których Chrystus powołał do 

służby, choćby i najcięższej, zachowa w niej, gdyż jeszcze nigdy nie 

wysłał On nikogo na front bez starannego ekwipunku. Natomiast 

gdy biegniemy, nie będąc posłani, to nie tylko my sami będziemy 

musieli któregoś dnia przyznać się do naszej głupoty, lecz stanie się 

ona widoczna również dla naszego otoczenia.

Zależy mi na tym, aby czytelnik dobrze mnie zrozumiał. Nikt 

nie powinien stawiać siebie za wzorzec sługi szczególnego formatu. 

Byłaby to głupota i obłuda. Zadaniem nauczyciela jest przedstawiać 

wykład Słowa Bożego, a sługi wykonywanie woli Pańskiej. Nawet 

jeśli to wszystko rozumiemy i prawidłowo rozróżniamy, powin-

niśmy obliczyć koszty, zanim weźmiemy się za budowanie wieży 

lub zanim wyruszymy na wojnę (porównaj Łukasza 14,28). Stosu-

jąc się do tych pouczeń, uchronimy się przed nieporozumieniami 

i odstępstwem, jakie nierzadko mają pośród nas miejsce. Bóg powo-

łał Abrama z Ur do Kanaanu i dlatego prowadził go podczas całej 

podróży. Gdy Abram ociągał się w Haranie, Bóg czekał na niego. Gdy 

udał się do Egiptu, Bóg zadbał o sprowadzenie go na właściwy tor. 



– 162 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Gdy powstała kłótnia i rozłam, Bóg zatroszczył się o niego, tak że 

Abram mógłby powiedzieć wraz z Dawidem: Jak wielka jest dobroć 

twoja, którą zachowałeś dla tych, którzy się ciebie boją, którą wobec 

ludzi okazałeś tym, którzy ufają tobie! (Psalm 31,19). Nic nie stracił 

przez ten spór. Nadal miał swój namiot i swój ołtarz: Wtedy Abram 

zwinął namioty i przybył, by zamieszkać w dąbrowie Mamre pod Hebro-

nem. Tam zbudował Panu ołtarz (1. Mojżeszowa 13,18). Lot wybrał 

Sodomę, Abram szukał i znalazł wszystko w Bogu. W Sodomie nie 

było ołtarza i wszyscy, którzy idą w jej kierunku, szukają wielu rze-

czy, ale z pewnością nie ołtarza. To nie serca przepełnione uwiel-

bieniem i czcią dla Boga, lecz miłość do świata kierują ich kroki do 

Sodomy. A jaki jest ich koniec, gdy osiągną swój cel? Słowo Boże 

zapewnia z całą powagą: Uczynił zadość ich żądaniu, lecz zesłał na 

nich zarazę (dosł. pustkę do ich dusz) (Psalm 106,15).



– 163 –

ROZDZIAŁ 14

BITWA KRÓLÓW

Rozdział ten relacjonuje nam historię buntu pięciu królów prze-

ciwko Kedorlaomerowi i bitwę, będącą jego bezpośrednim skut-

kiem. Duch Święty może zajmować się nawet działaniami możnych 

tego świata i ich armii, jeśli w jakikolwiek sposób dotyczą ludu 

Bożego. Abram nie był osobiście zaangażowany w ów bunt i jego 

następstwa. Jego namiot i ołtarz nie mogły być powodem do wypo-

wiedzenia mu wojny ani też nie były w niebezpieczeństwie. Jakże 

majątek niebiańskiego obywatela miałby pobudzać chciwość lub 

ambicje władców tego świata? O ile Abram nie został dotknięty 

przez bitwę pięciu królów, to z Lotem było inaczej. Stanowisko, 

jakie zajmował, uwikłało go w tę sytuację. Dopóki dzięki łasce Bożej 

idziemy ścieżką posłuszeństwa, dopóty znajdujemy się poza strefą 

okoliczności, które wstrząsają tym światem. Gdy jednak opuścimy 

nasze stanowisko jako tych, których ojczyzna jest w niebie (Fili-

pian 3,20) i zaczniemy szukać sławy, wysokiej pozycji i korzyści na 

tej ziemi, musimy spodziewać się, że niepokoje, intrygi i zmiany 

tego świata nas nie ominą. Lot osiedlił się na równinach Sodomy. 

Przez to został ciężko doświadczony przez wojnę, jaką prowadziło to 

bezbożne miasto. Zawiązywanie więzi i relacji z dziećmi tego świata 

zawsze kończy się utrapieniem i goryczą dla dziecka Bożego. Nie 



– 164 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

tylko jego dusza, ale również świadectwo, jakie powinien składać 

wobec otaczającego go świata, bardzo na tym ucierpią. Jakie świa-

dectwo mógł złożyć Lot w Sodomie? – Co najwyżej bardzo słabe. 

Już sam fakt, że zamieszkał na tym miejscu, był kompromitujący 

dla jego powołania. Każde słowo skierowane przeciwko Sodomie 

i bezbożnemu życiu jej mieszkańców oznaczałoby wyrok nad nim 

samym, ponieważ z własnego wyboru był obywatelem tego miasta. 

Nie wydaje się jednak, aby rozbijając swe namioty aż do Sodomy, 

myślał o składaniu świadectwa dla swego Boga. Interesy osobiste 

i rodzinne stanowiły niewątpliwie motor napędowy decydujący 

o jego postępowaniu i chociaż Piotr pisze, że sprawiedliwy ten, miesz-

kając między nimi, widział bezbożne ich uczynki i słyszał o nich, i trapił 

się tym dzień w dzień w prawej duszy swojej, to bezsprzecznie pewne 

jest, że nawet gdyby chciał, nie miałby odpowiedniej siły moralnej, 

niezbędnej do ukarania tych bezbożnych uczynków. 

Widzimy zatem, że niemożliwe jest, abyśmy byli kierowani jed-

nocześnie przez dwa różne motywy. Jest rzeczą niemożliwą, abym 

w tym samym czasie realizował swoje osobiste interesy i potrzeby 

ewangelii Chrystusowej. Jeżeli udaję się w jakieś miejsce, by zała-

twiać interesy, to one stanowią mój właściwy cel, a nie zwiastowa-

nie ewangelii. Bez wątpienia mogę sobie postanowić, że gdy tylko 

załatwię naglące sprawy, zajmę się zwiastowaniem ewangelii, ale 

nie ulega wątpliwości, że albo jedno, albo drugie jest nadrzędnym 

celem, który mi przyświeca. Nie oznacza to w żadnym razie, że 

sługa Chrystusowy, który zajmuje się zwiastowaniem ewangelii, 

nie może prowadzić przedsiębiorstwa, ale w takim przypadku to 

ewangelia, a nie biznes będzie jego nadrzędnym celem. Paweł głosił 

ewangelię i wykonywał namioty. Niemniej jednak to nie ich pro-



– 165 –

Bitwa królów

dukcja, lecz głoszenie dobrej nowiny zgubionym ludziom było jego 

głównym motywem, który rządził całym jego życiem. Gdy mam 

przed oczami moje własne korzyści i pieniądze, to głoszenie stanie 

się wkrótce bezowocną pustą formą, nawet jeśli nie będę go używał 

do tłumaczenia swoich zawodowych ambicji. Serce jest nadzwy-

czaj zwodnicze i często nas oszukuje w zadziwiający sposób, jeśli 

tylko chcemy osiągnąć jakiś mało chlubny cel. Szybko znajdą się 

bardzo szlachetne i wiarygodne powody naszego działania, które 

uspokoją nasze sumienie. Później nasz wzrok zostanie całkowicie 

przyćmiony przez własne profity i dążenia do tego stopnia, tak 

że nie będziemy w stanie właściwie rozpoznać prawdziwego cha-

rakteru naszego rzekomo słusznego postępowania. Jakże często 

można spotkać osoby, które co prawda rozpoznały swoje niewła-

ściwe stanowisko, ale nie chcą go opuścić, usprawiedliwiając się, 

że pozostanie na nim otwiera przed nimi szerszy zakres działa-

nia. Bezkompromisowa odpowiedź Boża na tego rodzaju wykręty 

brzmi: Oto posłuszeństwo lepsze jest niż ofiara, a uważne słuchanie 

niż tłuszcz barani (1. Samuela 15,22). Czy dzieje Abrama i Lota nie 

udowadniają aż nader dobitnie, że właśnie wtedy jesteśmy w stanie 

najlepiej przysłużyć się światu, gdy nasze odłączenie od niego jest 

autentyczne, a świadectwo szczere?

Abram spieszy Lotowi na pomoc

Ile razy byśmy nie przypominali, że prawdziwe odłączenie od świata 

jest bezpośrednim rezultatem prawdziwej społeczności z Bogiem, 

to i tak nie będzie to za często. Mogę odizolować się od świata i żyć 

niczym mnich i pustelnik, czyniąc samego siebie centrum mojego 



– 166 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

życia i bytu, ale nie ma to nic wspólnego z prawdziwym odłącze-

niem się dla Boga. Ten pierwszy (mnisi) rodzaj odłączenia rodzi 

jedynie obojętność i wąskie serce, drugi – prawdziwie ciepłą ser-

deczność i szerokie serce. Pierwsze prowadzi do egoizmu i ciągłego 

zajmowania się samym sobą, drugie pozwala nam zapomnieć o sobie 

w czynnej miłości wobec innych. W pierwszym przypadku moje 

własne „Ja” jest punktem centralnym, wokół którego wszystko się 

kręci, drugie przyznaje to miejsce Bogu i chwale Jego imienia. Tak 

więc widzimy u Abrama, że właśnie jego odłączenie umożliwiło mu 

oddanie przysługi temu, który przez swoje światowe postępowanie 

wpadł w tarapaty. 

Gdy Abram usłyszał, że bratanka jego wzięto do niewoli, 

uzbroił swoich trzystu osiemnastu wypróbowanych ludzi, 

urodzonych w jego domu i ruszył w pościg aż do Dan. Potem 

podzieliwszy swój oddział, napadł na nich w nocy ze sługami 

swymi, pobił ich i ścigał aż do Choby, na północ od Damaszku. 

Tak odzyskał cały dobytek. Również przyprowadził na powrót 

Lota, bratanka swego, i jego dobytek, a także kobiety i ludzi 

(1. Mojżeszowa 14,14-16). 

Mimo wszystko Lot był bratankiem Abrama i braterska miłość, 

obecna w jego sercu, pobudziła go do działania. Przyjaciel zawsze 

okazuje miłość; rodzi się bratem w niedoli (Przypowieści Salomona 

17,17). Nierzadko się zdarza, że czas niedoli zmiękcza serce i nakła-

nia do okazania dobroci względem tych, od których musieliśmy 

się wcześniej odłączyć. Ciekawy szczegół znajdujemy w wierszach 

12 i 14, gdzie czytamy: Zabrali też Lota synowca Abramowego oraz: 



– 167 –

Bitwa królów

A usłyszawszy Abram, iż był pojmany brat jego (BG). Wołanie o pomoc 

wychodzące z ust znajdującego się w potrzebie brata, uzyskuje odpo-

wiedź w miłości braterskiego serca. Jest to doprawdy po Bożemu. 

Prawdziwa wiara czyni nas co prawda niezależnymi (od wiary lub 

niewiary innych), ale zawsze nieobojętnymi. Są trzy rzeczy, które 

powoduje wiara: oczyszcza serce (Dzieje 15,9), działa w miłości 

(Galacjan 5,6) i zwycięża świat (1. Jana 5,4). Wszystkie trzy wypełniły 

się przy tej okazji u Abrama w całej okazałości. Jego serce zostało 

oczyszczone od skażenia Sodomy, a on sam objawił szczerą miłość 

do Lota, swego brata i odniósł całkowite zwycięstwo nad sprzysię-

żonymi królami. Są to drogocenne owoce wiary, tej niebiańskiej 

zasady, rządzącej odrodzonym sercem, która przynosi Chrystusowi 

należną chwałę.

Melchisedek i oferta króla Sodomy

Niemniej jednak żaden mąż wiary nie jest wolny od ataków wroga. 

Co więcej, jest raczej wręcz przeciwnie – po odniesionym zwycię-

stwie napierają na niego ze wszystkich stron liczne pokusy. Tak też 

było w przypadku Abrama: A gdy wracał po zwycięstwie nad Kedor-

laomerem i królami, którzy z nim byli, wyszedł mu na spotkanie król 

Sodomy. Wydarzenie to z pewnością kryło w sobie podstępny zamiar 

wroga. Król Sodomy reprezentuje inne oblicze szatana, zupełnie 

przeciwstawne temu, jakie oglądamy w Kedorlaomerze i towarzy-

szących mu królach. Podczas gdy Kedorlaomer przedstawia ryk lwa 

(1. Piotra 5,8), król Sodomy obrazuje syk węża (1. Mojżeszowa 3,1; 

Objawienie 12,9). Niezależnie od tego, czy Abram musiał stawić 

czoła wężowi, czy też lwu, obfitość łaski Pana była w stanie spro-



– 168 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

stać wszelkim jego potrzebom. Łaska ta działała na sługę Bożego 

w momencie niebezpieczeństwa: 

Melchisedek zaś, król Salemu, wyniósł chleb i wino. A był on 

kapłanem Boga Najwyższego. I błogosławił mu, mówiąc: 

Niech będzie błogosławiony Abram przez Boga Najwyższego, 

stworzyciela nieba i ziemi (wł. który ma niebo i ziemię)! I niech 

będzie błogosławiony Bóg Najwyższy, który wydał nieprzyja-

ciół twoich w ręce twoje! 

Zwróćmy najpierw uwagę na chwilę, w której Melchisedek wkracza 

na scenę oraz na podwójne działanie jego służby. Nie wyszedł do 

Abrama, gdy ten ścigał Kedorlaomera, lecz wtedy, gdy szukał go król 

Sodomy. Jest to decydująca różnica. Żeby Abram mógł podjąć walkę, 

która w swym charakterze była jeszcze o wiele niebezpieczniejsza 

niż ta, którą właśnie zwycięsko zakończył, potrzebował głębszej 

społeczności z Bogiem. Chleb i wino Melchisedeka orzeźwiły duszę 

Abrama po wyczerpującej walce z Kedorlaomerem, podczas gdy 

wypowiedziane błogosławieństwo wzmocniło jego serce na nad-

chodzącą walkę, którą musiał stoczyć z królem Sodomy. 

Ujmujący jest sposób, w jaki kapłan mówił do Abrama o Bogu. 

Nazywa Go Bogiem, który ma niebo i ziemię, zapewniając Abrama 

jednocześnie, że ten Bóg mu błogosławi. Było to efektywne przy-

gotowanie na spotkanie z władcą Sodomy. Pobłogosławiony 

przez Boga człowiek nie potrzebuje mamiących ofert wroga 

i gdy właściciel nieba i ziemi wypełnia całe jego pole widzenia, 

to bogactwo Sodomy nie ma dla niego doprawdy wiele uroku. 

Dlatego nie dziwi nas odpowiedź Abrama, udzielona na propozy-



– 169 –

Bitwa królów

cję króla Sodomy: Daj mi ludzi, a zabierz sobie dobytek! Mąż wiary 

mógł powiedzieć:

Podnoszę rękę swą do Pana, Boga Najwyższego, stworzyciela 

nieba i ziemi, że nie wezmę ani nitki, ani rzemyka sandałów, 

ani niczego z tego wszystkiego, co należy do ciebie, abyś nie 

mógł powiedzieć: To ja wzbogaciłem Abrama. 

Abram wzbraniał się przed przyjęciem skarbów od króla Sodomy. 

Jakże miałby uwolnić Lota z mocy świata, gdyby sam dał się przez 

nią opanować? Tylko wtedy jestem w stanie oswobodzić mego bliź-

niego, gdy sam jestem wolny. Dopóki sam znajduję się w ogniu, nie 

mogę z niego nikogo wyratować. Droga odłączenia (od zła) dla Boga 

jest drogą mocy i jednocześnie ścieżką pokoju i błogosławieństwa.

Świat w jego różnorodnych formach jest narzędziem, którym 

szatan sprawnie operuje w celu sparaliżowania rąk sługi Chrystu-

sowego i stłumienia obecnej w jego sercu miłości. Niech Bóg będzie 

wywyższony! – Gdy tylko serce jest szczere, Pan zawsze przychodzi 

z pomocą w odpowiedniej porze, aby wzmocnić, pokrzepić i dodać 

otuchy! Gdyż Pan wodzi oczyma swymi po całej ziemi, aby wzmac-

niać tych, którzy szczerym sercem są przy nim (2. Kronik 16,9). Jest to 

pocieszająca prawda dla naszych biednych, bojaźliwych, przepełnio-

nych wątpliwościami serc. Chrystus chce być naszą mocą i tarczą: 

Błogosławiony Pan, skała moja! On zaprawia ręce moje do walki, palce 

moje do boju! (Psalm 144,1). On ochrania głowę swych wojowników 

w dzień walki (Psalm 140,7) i to On rychło zetrze szatana pod stopami 

naszymi (Rzymian 16,20). Oby Pan zachował nasze serca w wierności 

wobec Niego w tym świecie pełnym najróżniejszych pokus!





– 171 –

ROZDZIAŁ 15

OBIETNICA I PRZYMIERZE BOGA 
Z ABRAMEM

Tarcza Abrama i jego zapłata

Po tych wydarzeniach doszło Abrama w widzeniu następujące słowo 

Pana: Nie bój się, Abramie, Jam tarczą twoją; zapłata twoja będzie sowita! 

(1. Mojżeszowa 15,1). Pan nie mógł do tego dopuścić, aby odrzucając 

ofertę świata, Jego sługa czuł się w jakikolwiek sposób stratny. Dla 

Abrama o wiele lepiej było znaleźć schronienie za tarczą Pana i dostą-

pić wielkiej zapłaty, niż szukać azylu pod skrzydłami króla Sodomy 

i przyjąć oferowany mu przez niego dobytek tego miasta. Miejsce, 

na którym Abram postawiony zostaje w tym pierwszym wersecie 

naszego rozdziału, mówi w dobitny sposób o stanowisku, na które 

wprowadzona zostaje każda dusza, która z wiarą uchwyci się Chry-

stusa. Sam Pan był tarczą Abrama, tak że mógł spoczywać w Nim bez-

piecznie i Jego zapłatą, tak że mógł na Nim polegać. Identyczną jest 

sytuacja wierzącego dzisiaj: znajduje on swoje odpocznienie, pokój 

i bezpieczne schronienie w Chrystusie. Żadna strzała wroga nie może 

przeniknąć tarczy, za którą skrył się nawet najsłabszy wierzący. A co 

z jego przyszłością? – Wypełnia ją Chrystus. Cóż za kosztowny dział! 

Jakże cudowna nadzieja! Dział, którego nie da się w żaden sposób 



– 172 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

wyczerpać i nadzieja, która nigdy nie zawodzi. Jedno i drugie jest 

zagwarantowane przez odwieczny zamysł Boga i dokonaną ofiarę 

Chrystusa, a my możemy zażywać ich dzięki służbie mieszkającego 

w nas Ducha Świętego. Dlatego jasne jest, że wierzący o światowych 

dążnościach, który w swym życiu ulega cielesnym pożądliwościom, 

nie będzie mógł cieszyć się ani z tarczy, ani też z zapłaty. Zasmucony 

Duch Święty nie będzie stawiał wierzącemu przed oczy tego, co sta-

nowi jego szczególną własność i nadzieję (zamiast tego będzie starał 

przekonać się go o zaistniałym w jego życiu grzechu i przerwanej 

społeczności z Bogiem). W tej części historii Abrama widzimy zatem, 

że gdy tylko wrócił on z bitwy przeciwko sprzymierzonym królom 

i odrzucił ofertę władcy Sodomy, Pan stanął przed oczyma jego duszy 

w podwójnym charakterze – jako jego tarcza i sowita zapłata.

Syn jako dziedzic

Pozostała część tego rozdziału przedstawia nam dwie ważne i powią-

zane ze sobą zasady: synostwo i prawo dziedziczne. 

Wtedy Abram odpowiedział: Panie Boże, cóż mi możesz dać, 

gdy ja schodzę bezdzietny, a dziedzicem domu mego będzie 

Eliezer z Damaszku. Potem rzekł Abram: Przecież nie dałeś 

mi potomstwa, więc mój domownik będzie dziedzicem moim 

(1. Mojżeszowa 15,2-3). 

Abram pragnął mieć syna, gdyż na podstawie wypowiedzianego przez 

Boga słowa wiedział, że jego potomstwo odziedziczy ziemię, w której 

przebywał (porównaj 1. Mojżeszowa 13,15). Synostwo i dziedzictwo 



– 173 –

Obietnica i przymierze Boga z Abramem

są według myśli Bożej nierozerwalnie ze sobą powiązane. ...ten, który 

będzie pochodził z wnętrzności twoich, będzie dziedzicem twoim (1. Moj-

żeszowa 15,4). Synostwo jest właściwą podstawą wszystkiego. Jest ono 

poza tym wynikiem suwerennego zamysłu i działania Bożego, jak 

czytamy w Liście Jakuba: Gdy zechciał, zrodził nas (Jakuba 1,18). Należy 

dodać, że opiera się na Bożej odwiecznej zasadzie zmartwychwsta-

nia. Jakże mogłoby być inaczej? Ciało Abrama było już „obumarłe”, 

tak więc w jego przypadku (jak zresztą w każdym innym), synostwo 

musiało zostać ustanowione w mocy zmartwychwstania. Ciało (przy-

rodzona, grzeszna natura człowieka) jest martwe i nie jest w stanie 

przynieść nic Bogu ani też nie może nic od Niego otrzymać. Dzie-

dzictwo w jego potężnych rozmiarach rozpościerało się przed oczyma 

patriarchy, ale gdzież był dziedzic? Ciało Abrama i jego żony Sary były 

już obumarłe, ale Pan jest Bogiem zmartwychwstania i obumarłe ciało 

daje Mu pole do działania i okazję do zamanifestowania Jego mocy. 

Prawdziwe pole do działania dla żywego Boga jest dopiero tam, gdzie 

rzekoma moc natury i jej przyrodzone zuchwalstwo zostają unice-

stwione przez moc śmierci. Dlatego też Bóg zwrócił się do Abrahama: 

Spójrz ku niebu i policz gwiazdy, jeśli możesz je policzyć! I rzekł do niego: 

Tak liczne będzie potomstwo twoje (1. Mojżeszowa 15,5). Gdy duch 

zmartwychwstania wypełni na wskroś duszę, nie ma już żadnych 

granic dla błogosławieństw, którymi zostaje obdarowana, gdyż Bóg, 

który wzbudza do życia umarłych, może uczynić wszystko, co zechce.

Usprawiedliwiająca wiara

Wtedy uwierzył Panu, a On poczytał mu to ku usprawiedliwieniu 

(1. Mojżeszowa 15,6). Przypisana tu Abramowi sprawiedliwość bazo-



– 174 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

wała na jego wierze w Boga jako Tego, który wzbudza umarłych. 

To właśnie w tym charakterze Bóg występuje wobec świata, w któ-

rym panuje śmierć, a dusza, która uwierzy Mu w tym charakterze, 

zostaje przez Boga uznana za sprawiedliwą. Wyklucza to oczywiście 

wszelkie działanie człowieka, bo cóż może uczynić nędzny śmier-

telnik w obszarze władania śmierci? Czy może wskrzeszać umar-

łych? Czy potrafi otworzyć zamknięty grób? Czy może ujść mocy 

śmierci i osiągnąć życie i wolność poza przepełnionym tragizmem 

obszarem jej panowania? W żadnym razie. To właśnie dlatego nie 

jest on w stanie wygenerować stanu sprawiedliwości ani stanąć 

przed Bogiem w relacji jako dziecko. Bóg nie jest Bogiem umarłych, 

lecz żywych (Marka 12,27) i dlatego każdy człowiek, dopóki znaj-

duje się w mocy śmierci oraz pod panowaniem grzechu, nie może 

poznać stanu sprawiedliwości ani relacji dziecka. Jedynie Bóg może 

podarować mu stanowiska syna i jedynie On może przypisać mu 

sprawiedliwość – obydwie te rzeczy otrzymuje „gratis”, chwytając 

się Go w wierze jako Boga, który wzbudził Chrystusa z martwych.

W ten oto sposób apostoł traktuje tę kwestię, gdy w 4. rozdziale 

Listu do Rzymian mówi o wierze Abrahama: 

I nie zachwiał się w wierze, choć widział obumarłe ciało swoje, 

mając około stu lat, oraz obumarłe łono Sary; i nie zwątpił 

z niedowiarstwa w obietnicę Bożą, lecz wzmocniony wiarą 

dał chwałę Bogu, mając zupełną pewność, że cokolwiek On 

obiecał, ma moc i uczynić. I dlatego poczytane mu to zostało 

za sprawiedliwość. A nie napisano tego, że mu poczytano tylko 

ze względu na niego, ale ze względu na nas, którym ma to być 

poczytane i którzy wierzymy w tego, który wzbudził Jezusa, 



– 175 –

Obietnica i przymierze Boga z Abramem

Pana naszego, z martwych, który został wydany za grzechy 

nasze i wzbudzony z martwych dla usprawiedliwienia naszego 

(Rzymian 4,19-25). 

Bóg zmartwychwstania przedstawiony jest w tych wierszach 

także jako i przedmiot naszej wiary i to właśnie nasza wiara w Niego 

nazwana jest tu jedyną postawą naszego usprawiedliwienia. Gdyby 

Abram odwrócił swój wzrok od usianego gwiazdami nieba, skie-

rowując na swoje obumarłe już ciało, nigdy nie byłby w stanie 

uwierzyć, że jego potomstwo będzie tak liczne, jak te niezliczone 

gwiazdy. On nie patrzył na swoje własne ciało, lecz na boską moc 

zmartwychwstania i ponieważ to właśnie ta moc miała zrodzić mu 

obiecanego potomka, jesteśmy w stanie zrozumieć, że gwiazdy na 

niebie i piasek na brzegu morza były jedynie słabym obrazem, bo 

jakiż obraz mógłby przedstawić wiernie moc, która jest w stanie 

wzbudzać do życia umarłych?

Wiara w umarłego  
i zmartwychwstałego Chrystusa

Tak samo grzesznik, usłyszawszy dobre poselstwo ewangelii 

i ujrzawszy czyste światło obecności Bożej, gdy rozpozna niezba-

dane głębie jego grzesznej natury, słusznie zawoła: „Jakże będę 

zdolny, by mieszkać w tym świetle?”. Gdzie jest odpowiedź? W nim 

samym? Nie, odpowiedź jest u naszego godnego wszelkiej chwały 

Pana, który przyszedł z łona Ojca i uniżył się aż do krzyża, zstą-

pił aż do grobu, skąd został podniesiony na tron, wypełniając swą 

osobą i swoim dziełem całą przestrzeń, która dzieli te dwa skrajne 



– 176 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

miejsca. Nie ma nic wyższego niż łono Ojca – odwiecznego miejsca 

zamieszkania Syna – ani nic niższego niż krzyż i grób. Jakże cudow-

nym jest jednak, że znajduję Chrystusa tu i tam – w łonie Ojca oraz 

w grobie. Zstąpił w śmierć i w prochu grobowca pozostawił całe 

brzemię grzechu i nieprawości swego ludu. Złożony w grobie Chry-

stus przedstawia nam kres wszystkiego, co ludzkie – kres grzechu. 

W Nim na zawsze została postawiona granica mocy szatana. Grób 

Jezusa jest wielkim zakończeniem wszystkiego. Zmartwychwstanie 

wyprowadza nas jednak poza to zakończenie i stanowi trwałą pod-

stawę chwały Bożej i błogosławieństwa człowieka. Gdy tylko oko 

wiary spocznie na zmartwychwstałym Chrystusie, znajdzie w Nim 

tryumfującą odpowiedź na kwestię grzechu, sądu, śmierci i grobu. 

Ten, który po Bożemu sprostał tym wszystkim strasznym rzeczom, 

został wzbudzony z martwych i zasiadł po prawicy majestatu Bożego 

w niebiosach. To nie wszystko – przebywający w wierzącym Duch 

zmartwychwstałego i wywyższonego Chrystusa czyni go synem. 

Wierzący zostaje wzbudzony do życia wprost z grobu Chrystusa, 

jak czytamy: 

I was, którzy umarliście w grzechach i w nieobrzezanym ciele 

waszym, wespół z nim ożywił, odpuściwszy nam wszystkie 

grzechy (Kolosan 2,13).

Droga do dziedzictwa wiedzie przez cierpienia

Ponieważ synostwo opiera się na zmartwychwstaniu, jest również 

ściśle powiązane z doskonałym usprawiedliwieniem, sprawiedli-

wością i uwolnieniem od wszystkiego, co w jakikolwiek sposób 



– 177 –

Obietnica i przymierze Boga z Abramem

mogłoby zwracać się przeciwko nam. Bóg nie mógłby pozwolić na 

przystęp do Jego obecności, gdyby ciążył na nas jeszcze choćby jeden 

grzech – On nie może ścierpieć nawet jednej plamy grzechu u swo-

ich synów i córek. Ojciec marnotrawnego syna nie mógł wyznaczyć 

mu miejsca u swego stołu, jak długo ten stał przed nim w łach-

manach, w których przyszedł z dalekiego kraju. Mógł wyjść mu 

naprzeciw, rzucić mu się na szyję i pocałować – był to czyn godny 

obecnej w jego sercu łaski. Nie mógł jednak posadzić obdartego syna 

przy swoim stole. Łaska, która kazała wybiec ojcu na spotkanie jego 

zmarniałego syna, panuje przez sprawiedliwość (porównaj Rzymian 

5,21), która wprowadziła zagubionego syna w dom i bliskość ojca. 

Nie byłaby to łaska, gdyby ojciec czekał, aż syn sprawi sobie lepsze 

odzienie. Tak samo nie można byłoby mówić o sprawiedliwości, 

gdyby ojciec wprowadził syna w tak opłakanym stanie do swego 

domu. Niemniej łaska i sprawiedliwość promienieją pełnią blasku, 

gdy ojciec wybiega swemu synowi na spotkanie, ale nie pozwala mu 

zasiąść do swego stołu, dopóki nie przyodzieje go, jak przystoi na 

jego wysokie stanowisko. Bóg zniżył się w Chrystusie do najniższego 

poziomu stanu człowieka, by przez swoje uniżenie wywyższyć go na 

najwyższe stanowisko błogiej szczęśliwości w społeczności z Nim 

samym. Z tego wynika, że nasze synostwo wraz ze wszystkimi jego 

przywilejami jest całkowicie od nas niezależne. Możemy dodać do 

niego tyle, ile obumarłe ciało Abrahama i Sary były w stanie spłodzić 

potomstwo, które byłoby liczne jak gwiazdy na niebie i piasek na 

brzegu morza. Wszystko jest z Boga. Bóg Ojciec zaprojektował plan, 

Bóg Syn położył fundament, a Bóg Duch Święty buduje. Budowla 

ta opieczętowana jest nazwą: „Łaską, przez wiarę, bez uczynków 

zakonu” (porównaj Rzymian 3,28; Efezjan 2,8). 



– 178 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Jednak rozdział, który rozważamy, przedstawia nam jeszcze 

jedną ważną zasadę – prawo dziedziczenia. Gdy sprawa synostwa 

i sprawiedliwości została uregulowana, Bóg zwrócił się do Abrama: 

„Jam jest Pan, który cię wywiódł z Ur Chaldejskiego, aby ci dać 

tę ziemię w dziedzictwo”. Tutaj pojawia się wielka kwestia dziedzi-

czenia i szczególna droga, którą wybrani spadkobiercy mają przebyć, 

zanim dotrą do obiecanego dziedzictwa. „Jeśli dziećmi, to i dzie-

dzicami, dziedzicami Bożymi, a współdziedzicami Chrystusa; jeśli 

z nim cierpimy, abyśmy też razem z nim uwielbieni byli”. Nasza 

droga do królestwa wiedzie przez cierpienia, uciski i utrapienia, ale 

dzięki Bogu możemy przez wiarę powiedzieć: „Cierpienia teraźniej-

szego czasu nie są godne porównania z chwałą, która ma się objawić 

w nas”. Co więcej, wiemy, że „nasze lekkie uciski, które są tylko 

chwilą, przynoszą nam o wiele większą i wieczną chwałę”. Wreszcie, 

„chlubimy się w uciskach, wiedząc, że ucisk wyrabia cierpliwość, 

a cierpliwość doświadczenie, doświadczenie zaś nadzieję”. To wielki 

zaszczyt i prawdziwy przywilej móc pić z kielicha naszego błogo-

sławionego Mistrza i być ochrzczonym Jego chrztem; podróżować 

w błogosławionym towarzystwie z Nim drogą, która prowadzi bez-

pośrednio do chwalebnego dziedzictwa. Dziedzic i współdziedzice 

dochodzą do tego dziedzictwa drogą cierpienia.

Należy jednak pamiętać, że cierpienia, w których uczestniczą 

współdziedzice, nie mają w sobie elementu karnego. Nie jest to 

cierpienie z ręki nieskończonej sprawiedliwości z powodu grzechu; 

wszystko to zostało w pełni zaspokojone na krzyżu, kiedy Boska ofiara 

pochyliła Swoją świętą głowę pod ciosem. „Chrystus też raz cierpiał za 

grzechy”, a to „raz” miało miejsce na drzewie i nigdzie indziej. Nigdy 

wcześniej nie cierpiał za grzechy i nigdy więcej nie może cierpieć za 



– 179 –

Obietnica i przymierze Boga z Abramem

grzechy. „Raz tylko, przy końcu świata (przy końcu wszelkiego ciała) 

ukazał się, aby zgładzić grzech przez ofiarę z samego siebie”. „Chrystus 

raz był ofiarowany”.

Istnieją dwa sposoby postrzegania cierpiącego Chrystusa: po 

pierwsze, jako zranionego przez Jahwe; po drugie, jako odrzuco-

nego przez ludzi. W pierwszym przypadku stał On sam; w drugim 

mamy zaszczyt być z Nim związani. Mówię, że w pierwszym przy-

padku stał sam, bo któż mógłby stać z Nim? On sam poniósł gniew 

Boży; podróżował w samotności, w dół do „surowej doliny, która nie 

została ani spulchniona, ani obsiana” i tam rozstrzygnął na zawsze 

kwestię naszych grzechów. Nie mieliśmy z tym nic wspólnego, choć 

to właśnie Jemu wiecznie zawdzięczamy wszystko. On stoczył walkę 

i odniósł zwycięstwo sam, ale podzielił się z nami łupami. Przebywał 

w samotności w strasznym dole i glinie, ale gdy tylko postawił stopę 

na wiecznej „skale” zmartwychwstania, połączył nas z Nim. Wydał 

okrzyk samotnie; śpiewa „nową pieśń” w towarzystwie (Psalm 40,2-3).

Teraz pytanie brzmi: czy mamy odmówić cierpienia z ręki czło-

wieka z Tym, który cierpiał z ręki Boga za nas? To, że w pewnym 

sensie jest to pytanie, jest oczywiste z ciągłego używania przez 

Ducha słowa „jeśli” w związku z nim. „Jeśli tak, cierpimy z nim”. 

„Jeśli cierpimy, królować będziemy”. Nie ma takiej wątpliwości co do 

synostwa. Nie osiągamy wysokiej godności synów przez cierpienie, 

ale przez ożywiającą moc Ducha Świętego, opartą na dokonanym 

dziele Chrystusa, zgodnie z odwieczną Bożą radą. Tego nigdy nie 

można dotknąć. Nie osiągamy rodziny przez cierpienie. Apostoł nie 

mówi: „abyście byli poczytani za godnych rodziny Bożej, dla której 

też cierpicie”. Oni byli już w rodzinie, ale byli związani z królestwem, 

a ich droga do tego królestwa wiodła przez cierpienie; i nie tylko to, 



– 180 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

ale miara cierpienia dla królestwa będzie zgodna z ich oddaniem 

i upodobnieniem do Króla. Im bardziej jesteśmy do Niego podobni, 

tym więcej będziemy z Nim cierpieć; a im głębsza będzie nasza spo-

łeczność z Nim w cierpieniu, tym głębsza będzie nasza społeczność 

w chwale. Istnieje różnica między domem Ojca a królestwem Syna: 

w pierwszym przypadku będzie to kwestia zdolności, w drugim – 

kwestia przypisanej pozycji. Wszystkie moje dzieci mogą być przy 

moim stole, ale ich radość z mojego towarzystwa i rozmowy będzie 

całkowicie zależała od ich możliwości. Jedno może siedzieć na moim 

kolanie, w pełni ciesząc się swoją relacją, jako dziecko, ale całkowicie 

niezdolne do zrozumienia słowa, które mówię; inne może wykazy-

wać niezwykłą inteligencję w rozmowie, ale nie będzie ani trochę 

szczęśliwsze w swojej relacji niż niemowlę na moim kolanie. Kiedy 

staje się to kwestią służby dla mnie lub publicznego utożsamiania 

się ze mną, jest to oczywiście zupełnie inna sprawa. Jest to jedynie 

słaba ilustracja idei zdolności w domu Ojca i przypisanej pozycji 

w królestwie Syna.

Należy jednak pamiętać, że nasze cierpienie z Chrystusem nie 

jest jarzmem niewoli, ale sprawą przywileju; nie żelazną regułą, 

ale łaskawym darem; nie przymusową niewolą, ale dobrowolnym 

oddaniem. „Wam dano w imieniu Chrystusowym nie tylko w Niego 

wierzyć, ale i dla Niego cierpieć” (Filipian 1,29). Co więcej, nie ma 

wątpliwości, że prawdziwym sekretem cierpienia dla Chrystusa jest 

skupienie uczuć serca na Nim. Im bardziej kocham Jezusa, tym ści-

ślej będę z Nim chodził, a im ściślej będę z Nim chodził, tym wierniej 

będę Go naśladował, a im wierniej będę Go naśladował, tym więcej 

będę z Nim cierpiał. W ten sposób wszystko wypływa z miłości do 

Chrystusa; a wtedy podstawową prawdą jest to, że „miłujemy Go, 



– 181 –

Obietnica i przymierze Boga z Abramem

ponieważ On pierwszy nas umiłował”. W tym, jak i we wszystkim 

innym, strzeżmy się ducha prawnego; nie należy bowiem wyobrażać 

sobie, że człowiek z jarzmem legalności na szyi cierpi dla Chrystusa; 

niestety, należy się obawiać, że taki nie zna Chrystusa; nie zna bło-

gosławieństwa synostwa; nie został jeszcze utwierdzony w łasce; 

raczej stara się dotrzeć do rodziny przez uczynki prawa, niż dotrzeć 

do królestwa drogą cierpienia.

Z drugiej strony, zobaczmy, że nie wzbraniamy się przed kie-

lichem i chrztem naszego Mistrza. Nie udawajmy, że cieszymy się 

korzyściami, jakie zapewnia Jego krzyż, podczas gdy odrzucamy 

odrzucenie, które ten krzyż pociąga za sobą. Możemy być pewni, że 

droga do Królestwa nie jest oświetlona słońcem łaski tego świata 

ani usłana różami jego dobrobytu. Jeśli chrześcijanin posuwa się 

naprzód w świecie, ma wiele powodów, by podejrzewać, że nie idzie 

w towarzystwie Chrystusa. „Jeśli mi kto służy, niech mię naśladuje; 

a gdzie ja jestem, tam i sługa mój będzie”. Jaki był cel ziemskiej 

kariery Chrystusa? Czy była to wzniosła, wpływowa pozycja na tym 

świecie? W żadnym wypadku. Co zatem? Znalazł swoje miejsce na 

krzyżu, pomiędzy dwoma potępionymi złoczyńcami. „Ale”, powie-

dzą, „Bóg w tym był”. To prawda, ale był w tym również człowiek 

i ta ostatnia prawda jest tym, co nieuchronnie musi zapewnić nam 

odrzucenie przez świat, jeśli tylko będziemy trzymać się w towarzy-

stwie Chrystusa. Towarzystwo Chrystusa, które wpuszcza mnie do 

nieba, wyrzuca mnie z ziemi; a mówienie o tym pierwszym, podczas 

gdy jestem nieświadomy tego drugiego, dowodzi, że coś jest nie tak. 

Gdyby Chrystus był teraz na ziemi, jaka byłaby Jego ścieżka? Dokąd 

by zmierzała? Gdzie by się kończyła? Czy chcielibyśmy iść razem 

z Nim? Odpowiedzmy na te pytania pod ostrzem Słowa i pod okiem 



– 182 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Wszechmogącego; i niech Duch Święty uczyni nas wiernymi nie-

obecnemu – odrzuconemu – ukrzyżowanemu Mistrzowi. Człowiek, 

który chodzi w Duchu, będzie napełniony Chrystusem; a będąc 

Nim napełniony, nie będzie zajęty cierpieniem, ale Tym, dla któ-

rego cierpi. Jeśli wzrok jest utkwiony w Chrystusie, cierpienia będą 

niczym w porównaniu z obecną radością i przyszłą chwałą.

Temat dziedziczenia zaprowadził mnie znacznie dalej, niż 

zamierzałem, ale nie żałuję tego, ponieważ jest on bardzo ważny. 

Przyjrzyjmy się teraz pokrótce głęboko znaczącej wizji Abrahama, 

przedstawionej w końcowych wersetach naszego rozdziału. „A gdy 

słońce zachodziło, głęboki sen spadł na Abrama; i oto spadła na 

niego groza wielkiej ciemności. I rzekł do Abrama: Wiedz na pewno, 

że potomstwo twoje będzie cudzoziemcem w ziemi, która do nich 

nie należy, i będzie im służyć, i będą ich trapić przez czterysta lat, 

a także naród, któremu będą służyć, będę sądził, a potem wyjdą 

z wielkim bogactwem [...] I stało się, że gdy słońce zaszło i było 

ciemno, oto dymiący piec i płonąca lampa, która przechodziła mię-

dzy tymi kawałkami”.

Cała historia Izraela jest podsumowana w tych dwóch figurach, 

„pieca” i „lampy”. Pierwsza z nich przedstawia nam te okresy ich 

historii, w których byli poddawani cierpieniom i próbom, takie jak 

na przykład długi okres niewoli egipskiej, ich poddaństwo królom 

Kanaanu, niewola babilońska, ich obecny rozproszony i zdegra-

dowany stan. We wszystkich tych okresach można ich uważać 

za przechodzących przez dymiący piec (zob. 5. Mojżeszowa 4,20; 

1. Królewska 8,51; Izajasza 48,10).

Następnie, w płonącej lampie, mamy te punkty w burzliwej 

historii Izraela, w których Jahwe łaskawie ukazał się dla ich ulgi, 



– 183 –

Obietnica i przymierze Boga z Abramem

takie jak ich wybawienie z Egiptu przez rękę Mojżesza; ich wybawie-

nie spod władzy królów Kanaanu przez posługę różnych sędziów; 

ich powrót z Babilonu przez dekret Cyrusa; i ich ostateczne wyba-

wienie, kiedy Chrystus się ukaże w Swojej chwale. Dziedzictwo musi 

być osiągnięte przez piec, a im ciemniejszy dym pieca, tym jaśniejsza 

i bardziej radosna będzie lampa Bożego zbawienia. Zasada ta nie 

ogranicza się jedynie do ludu Bożego jako całości; ma ona równie 

pełne zastosowanie do jednostek. Ci, którzy kiedykolwiek osiągnęli 

wysoką pozycję jako słudzy, najpierw znosili piec, a później cieszyli 

się lampą. „Groza wielkiej ciemności” przeszła przez ducha Abra-

hama. Jakub musiał znosić dwadzieścia jeden lat ciężkich trudów 

w domu Labana. Józef znalazł swój piec utrapienia w lochach Egiptu. 

Mojżesz spędził czterdzieści lat na pustyni. Tak musi być ze wszyst-

kimi sługami Bożymi. Najpierw muszą zostać „wypróbowani”, aby 

uznani za „wiernych” mogli zostać „wprowadzeni do służby”. Boża 

zasada odnosząca się do tych, którzy Mu służą, wyrażona jest w sło-

wach Apostoła Pawła: „nie nowicjusz, aby się nie unosił pychą i nie 

popadł w potępienie diabelskie” (1. Tymoteusza 3,6).

Jedną rzeczą jest być dzieckiem Bożym, a zupełnie inną być sługą 

Chrystusa. Mogę bardzo kochać moje dziecko, a jednak, jeśli przy-

dzielę je do pracy w moim ogrodzie, może wyrządzić więcej szkody 

niż pożytku. Dlaczego? Czy dlatego, że nie jest drogim dzieckiem? 

Nie, ale dlatego, że nie jest praktykującym sługą. To robi wielką 

różnicę. Pokrewieństwo i urząd to różne rzeczy. Żadne z dzieci kró-

lowej nie jest obecnie w stanie być jej premierem. Nie chodzi o to, 

że wszystkie dzieci Boże nie mają czegoś do zrobienia, czegoś do 

wycierpienia, czegoś do nauczenia się. Niewątpliwie mają; jednak 

zawsze jest prawdą, że służba publiczna i prywatna dyscyplina są 



– 184 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

ściśle powiązane na drogach Bożych. Ten, kto występuje publicznie, 

będzie potrzebował karcenia ducha, dojrzałego osądu, przytłumio-

nego i umartwionego umysłu, złamanej woli, łagodnego tonu, które 

są pewnym i pięknym rezultatem tajemnej dyscypliny Bożej; i na 

ogół okaże się, że ci, którzy zajmują znaczące miejsce bez mniej lub 

bardziej powyższych kwalifikacji moralnych, prędzej czy później 

się załamią.

Panie Jezu, trzymaj swoje słabe sługi bardzo blisko swojej Naj-

świętszej Osoby i w zagłębieniu swojej ręki!



– 185 –

ROZDZIAŁ 16

HAGAR I ISMAEL

Uciekanie się do ludzkich środków

W przedstawionej w tym rozdziale scenie widzimy, jak niewiara rzuca 

swój ciemny cień na ducha Abrama i na pewien czas odwodzi go od 

prostej ścieżki szczęśliwego i prostolinijnego zaufania do Boga. Rzekła 

więc Saraj do Abrama: Oto Pan odmówił mi potomstwa, obcuj, proszę, 

z niewolnicą moją, może z niej będę miała dzieci (1. Mojżeszowa 16,2). 

Słowa te świadczą niezbicie o znanej nam dobrze niecierpliwości 

niewiary. Abram powinien był potraktować ją w odpowiedni spo-

sób, oczekując od Pana spełnienia Jego łaskawej obietnicy. Nasze 

nędzne serce przedkłada wszystko nad cierpliwe wyczekiwanie. Woli 

uciec się do swych własnych planów i środków niż pozostać na swym 

posterunku. Dać wiarę obietnicy a czekać cierpliwie na jej spełnie-

nie to dwie różne rzeczy. Istniejącą pomiędzy nimi różnicę możemy 

z łatwością dostrzec w zachowaniu dziecka. Gdy obiecam mu coś, 

nie wątpi ani chwilę w moje słowa, ale mimo to odkrywam u niego 

niepokój i niecierpliwość, z którymi dopytuje się, jak i kiedy spełnię 

dane przyrzeczenie. Zachowanie dziecka jest niczym lustro, w którym 

również najmądrzejszy z ludzi może zobaczyć swe własne odbicie. 

W rozdziale 15. Abram dał dowód obecnej w jego sercu wiary, a już 

w 16. przejawił ewidentny brak cierpliwości. Jakże piękne są zatem 



– 186 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

w tym kontekście słowa apostoła, które czytamy w Liście do Hebraj-

czyków 6,12: Abyście się nie stali ociężałymi, ale byli naśladowcami tych, 

którzy przez wiarę i cierpliwość dziedziczą obietnice. Bóg daje obietnicę. 

Wiara chwyta się jej ufnie. Nadzieja pozwala nam zakosztować jej 

przedsmak jeszcze przed jej wypełnieniem, a cierpliwość wyczekuje 

spokojnie momentu jej spełnienia.

Znaczenie skierowanych do Abrama słów Saraj jest mniej wię-

cej takie: Pan mnie zaniedbał. Może moja egipska służąca okaże się 

skuteczną deską ratunku. Sercu, które raz dało przystęp niewierze, 

wszystko wydaje się bardziej wiarygodne niż Bóg. Nie należy się zatem 

dziwić, gdy widzi się, jakże godnych pożałowania rzeczy jest w stanie 

uchwycić się wierzący, który stracił poczucie bliskości Bożej i wsku-

tek tego zapomniał, że Jego wierność jest niezmienna i że w Nim ma 

swą pełnię. Tracimy pokój i wewnętrzną równowagę, które są tak 

niezbędne dla świadectwa wierzącego i niczym świat szukamy azylu 

we wszystkim, co spotykamy na naszej drodze, a co wydaje nam się 

pomocne do osiągnięcia zamierzonego celu, nazywając takie postę-

powanie zrobieniem dobrego użytku z dostępnych nam środków. 

Niemniej jednak opuszczenie miejsca bezwarunkowej zależności 

od Boga zawsze będzie gorzkim doświadczeniem i skutki takiego 

działania muszą być smutne. Gdyby Sara powiedziała: „Natura 

wystawiła mnie do wiatru, ale Bóg jest moją ostoją”, zajęłaby sto-

sowne miejsce, bo nie ulegało wątpliwości, że natura ją rzeczywiście 

zawiodła. Zgodnie z myślą Boga i oceną wiary natura Hagar nie była 

ani o odrobinę lepsza niż Sara. Młoda, czy stara – dla Boga nie ma 

to najmniejszego znaczenia, a skoro dla Boga, to i dla wiary również 

nie. Jednak tylko wtedy jesteśmy w stanie doświadczyć w praktyce 

zbawiennej mocy tej prawdy, gdy to Bóg stanie się żywym cen-



– 187 –

Hagar i Ismael

trum dla naszych dążności i wiary. Gdy tylko odwrócimy od Niego 

wzrok, jesteśmy zdani na pastwę wynalazczego ducha niewiary. 

Tylko wtedy, gdy świadomie opieramy się na żywym, prawdziwym 

i mądrym Bogu, jesteśmy w stanie skierować nasz wzrok poza wszel-

kie ludzkie kuszące oferty i rzekome środki zaradcze. Nie oznacza to 

wcale pogardy dla narzędzi, którymi posługuje się Bóg, aby osiągnąć 

swój cel. Taka postawa byłaby raczej beztroską i niedbalstwem, a nie 

wiarą. Wiara ceni sobie instrument, ale nie ze względu na niego, lecz 

ze względu na Boga, który się nim posługuje. Natomiast niewiara 

widzi jedynie narzędzie i to jego pozornej mocy przypisuje wszelki 

sukces, zamiast oceniać wszystko przez pryzmat wszechmocnej 

mocy Tego, który zechciał je użyć. Tak więc Saul zwrócił się do 

Dawida, porównując go z Filistynem: Ty nie możesz pójść do tego 

Filistyńczyka, aby z nim walczyć, gdyż jesteś młodzieńcem, on zaś jest 

wojownikiem od swojej młodości (1. Samuela 17,33). Dawid nie roz-

strzygał kwestii zgodnie z tym, czy on był w stanie pokonać Goliata, 

lecz według swojej znajomości możliwości Boga.

Ścieżka wiary jest bardzo prostą i jednocześnie bardzo wąską 

ścieżką. Wiara ani nie ubóstwia środków, ani też nimi nie gardzi. 

Ceni je, o ile rzeczywiście są narzędziami, którymi posługuje się 

Bóg, ale ani odrobinę ponadto. Istnieje wielka różnica pomiędzy 

użytkiem, jaki Bóg potrafi zrobić z jakiejś rzeczy, aby oddać mi nią 

posługę, a użytkiem, jaki z tej samej rzeczy zdolny jest uczynić czło-

wiek, aby wykluczyć Boga. Niestety zbyt mało uwagi poświęcamy 

z zasady tej różnicy. Bóg posłużył się krukiem, aby nakarmić Eliasza, 

ale Eliasz nie posłużył się krukiem, aby wykluczyć Boga. Serce, które 

naprawdę ufa Bogu, nie troszczy się o środki. Wyczekuje Go w rado-

snym przekonaniu, że On nigdy nie zawiedzie, zawsze pomoże, 



– 188 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

pobłogosławi i zatroszczy się o wszystko zupełnie niezależnie od 

tego, jakimi środkami się posłuży.

Smutne następstwa działania na własną rękę

W naszym przypadku Hagar z całą pewnością nie była narzędziem 

w ręku Boga, za pomocą którego postanowiłby wypełnić daną Abra-

mowi obietnicę. Bóg obiecał co prawda Abramowi syna, ale nie 

wspomniał nic o tym, że miałby być zrodzony z Hagar i dalszy prze-

bieg wydarzeń rzeczywiście dostarcza niezbitych dowodów na to, 

że szukanie pomocy u Hagar rozmnożyło jedynie boleści Abrama 

i Saraj, ponieważ gdy Hagar spostrzegła, że poczęła, zaczęła pogardzać 

panią swoją (1. Mojżeszowa 16,4). Co więcej, był to jedynie począ-

tek wielu bóli, które były skutkiem sięgnięcia po ludzkie środki 

zaradcze. Egipska niewolnica podeptała godność Saraj i sama zna-

lazła się w stanie słabości i pogardy. Jedynie wtedy, gdy odczuwamy 

naszą słabość i zależność, jesteśmy w stanie zachować naszą god-

ność i moc. Nikt nie jest tak niezależny od swego otoczenia, jak 

ten, kto prowadzi prawdziwe życie wiary i swoje zaufanie pokłada 

w Bogu. Gdy tylko dziecko Boże staje się dłużnikiem ciała lub świata, 

traci swą godność i już wkrótce będzie musiało odczuć głęboką 

stratę. Ciężko jest zmierzyć ogrom straty, wypływającej z choćby 

najmniejszego odstępstwa od drogi wiary. Bez wątpienia wszyscy, 

którzy podążają tą drogą, napotykają trudności i doświadczenia, 

ale jedno jest pewne: radość i błogosławieństwa, które są ich udzia-

łem, rekompensują je ponad miarę. Z drugiej zaś strony ci, którzy 

opuszczają tę drogę, napotkają daleko cięższe doświadczenia, nie 

znajdując żadnej rekompensaty.



– 189 –

Hagar i Ismael

Wtedy rzekła Saraj do Abrama: Krzywdy mojej tyś winien! (1. Mojże-

szowa 16,5). Gdy popełniamy błąd, z upodobaniem szukamy kogoś, 

kogo moglibyśmy obarczyć winą. Saraj żęła skutki swojej własnej 

propozycji, a mimo to powiedziała Abramowi: Krzywdy mojej tyś 

winien! Kryjąc się za przyzwoleniem Abrama, który nie sprzeciwił 

się jej propozycji, chciała zrzucić z siebie jarzmo doświadczenia, 

które nałożyła na nią jej własna niecierpliwość. Na to rzekł Abram 

do Saraj: Oto niewolnica twoja jest w ręku twoim, zrób z nią, co ci się 

podoba! A gdy ją Saraj chciała upokorzyć, uciekła od niej (1. Mojże-

szowa 16,6). Nie tędy droga. Przez niesprawiedliwe, upokarzające 

traktowanie nie można pozbyć się „niewolnicy”. Gdy popełniamy 

błędy, które obracają się przeciwko nam, nie możemy ujść przed 

ich skutkami za pomocą pychy i gwałtowności. Co prawda nie-

rzadko sięgamy do tej metody, ale w gruncie rzeczy pogarszamy 

tylko przez to całą sytuację. Gdy rozpoznamy, że źle postąpiliśmy, 

powinniśmy się ukorzyć, wyznać nasz błąd i od Boga wypatrywać 

uwolnienia oraz ulgi. Nic z tego nie widać jednak w zachowaniu 

Saraj. Wręcz przeciwnie – nie czuła się w ogóle winną i zamiast 

oczekiwać od Boga wybawienia z ciężkiego położenia, w którym się 

znalazła, próbowała uwolnić się na własną rękę. Wszystkie nasze 

wysiłki podejmowane w celu odwrócenia naszego błędu, zanim 

jeszcze szczerze wyznamy go przed Panem, pomnażają jedynie kło-

poty i czynią naszą ścieżkę jeszcze bardziej kamienistą. Z tego też 

powodu Hagar musiała wrócić do swojej pani, aby urodzić w jej 

domu syna, który nie był synem obietnicy, lecz okazał się wielkim 

doświadczeniem dla Abrama i całego jego domu, czym zresztą jesz-

cze się zajmiemy. 



– 190 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

„Co człowiek sieje, to i żąć będzie”

Całą tę scenę możemy rozpatrywać z dwóch punktów widzenia. 

Po pierwsze, uczy nas ona praktycznej, wartościowej zasady, po 

drugie zaś udziela nam ciekawego, obrazowego pouczenia. Co się 

tyczy praktycznej zasady, uczymy się, że gdy z powodu niewiary 

naszych serc zejdziemy z drogi wiary na manowce i popełnimy 

błędy, nie jesteśmy w stanie naprawić ich od ręki ani też poprzez 

sprytne chwyty. Rzeczy muszą przybrać obrót zgodny z zasadą Bożą: 

Co człowiek sieje, to i żąć będzie. Bo kto sieje dla ciała swego, z ciała 

żąć będzie skażenie, a kto sieje dla Ducha, z Ducha żąć będzie żywot 

wieczny (Galacjan 6,7-8). Ta niezmienna zasada raz po raz znajduje 

swoje potwierdzenie na stronicach Pisma Świętego i w naszym 

własnym życiu. Łaska przebacza grzech i uzdrawia duszę, ale co 

zostało posiane, musi zostać zżęte. Abram i Saraj przez długie lata 

musieli znosić uciążliwą obecność Hagar i jej syna. Uwolnić się od 

nich mogli jedynie na drodze zgodnej z myślami Boga. Szczególne 

błogosławieństwo spoczywa na każdym, kto złoży swój los w rękach 

miłosiernego Boga. Gdyby Abram i Saraj uczynili to, nie zostaliby 

nigdy obciążeni obecnością niewolnicy i jej syna, ale ponieważ szu-

kali ucieczki w naturze, musieli ponieść skutki swojej własnowolnej 

drogi. Często przypominamy swym zachowaniem młodego byka, 

który nie przyzwyczaił się jeszcze do dźwigania jarzma (Jeremia-

sza 31,18), podczas gdy lepiej byłoby dla nas zachowywać się cicho 

i spokojnie jak dziecię odstawione od piersi u swej matki (Psalm 131,2). 

Ciężko byłoby znaleźć dwie tak skrajne postawy, jak te, które repre-

zentuje młody, nieujarzmiony byk i odstawione od piersi matki 

dziecię. Byk jest obrazem człowieka, który „wierzga” pod balastem 

okoliczności i szamocze się, czyniąc przez to jeszcze boleśniejszym 



– 191 –

Hagar i Ismael

nałożone nań jarzmo. Dziecię jest obrazem tego, kto chyli pokornie 

swą głowę i przez uległość ducha ulży swemu położeniu. 

Dwa przymierza

Co się tyczy zawartej w tym rozdziale nauki, w Hagar i jej synu 

dostrzegamy pierwowzory przymierza uczynków i wszystkich ludzi, 

którzy znaleźli się przez nie w gorzkiej niewoli: Napisane jest bowiem, 

że Abraham miał dwóch synów, jednego z niewolnicy, a drugiego z wol-

nej. Lecz ten, który był z niewolnicy, według ciała się urodził, ten zaś, 

który był z wolnej, na podstawie obietnicy. A to jest powiedziane obra-

zowo: oznaczają one dwa przymierza, jedno z góry Synaj, które rodzi 

w niewolę, a jest nim Hagar (Galacjan 4,22-24). Ten ważny fragment 

przeciwstawia ciału obietnicę, dzięki czemu jesteśmy w stanie zro-

zumieć myśli Boże nie tylko odnośnie do ciała, lecz również Bożą 

ocenę wysiłków Abrahama, który próbował otrzymać obiecanego 

syna z udziałem Hagar, zamiast w pełni zaufania spoczywać w obiet-

nicy Bożej. Oba przymierza, przymierze zakonu i obietnicy, zobra-

zowane są w Hagar i Sarze. Co więcej, stanową skrajny kontrast. 

Pierwsze przymierze rodziło w niewolę, badając, czy człowiek zdolny 

jest trzymać się danych przykazań i uzależniając jego życie od bez-

względnego posłuszeństwa względem postawionych warunków. 

Kto go wypełni, przezeń żyć będzie było dewizą przymierza Hagar. 

W przeciwieństwie do niego przymierze Sary objawia Boga jako 

Boga obietnicy, niezależnej od człowieka, a ugruntowanej na zdol-

nościach Boga oraz Jego ochoczej gotowości, aby ją wypełnić. Bóg 

nie łączy swej obietnicy z żadnym „jeśli”. Daje ją bez jakichkolwiek 

warunków i jest zdecydowany ją wypełnić, a wiara spoczywa w Nim 



– 192 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

w doskonałej wolności serca. Wszelkie usiłowania ciała są zbędne 

i zbyteczne, aby wypełnić obietnicę Boga i to właśnie w tym punkcie 

Saraj i Abram zawiedli. Przy użyciu swych własnych środków próbo-

wali osiągnąć cel, który był im zapewniony przez obietnicę Bożą. Jest 

to wielki błąd niewiary. Przez swoją niestrudzoną działalność stwa-

rza wokół duszy gęstą, nieprzeniknioną mgłę, która nie pozwala, aby 

dotarły do niej promienie chwały Bożej. I nie uczynił tam wielu cudów 

z powodu ich niewiary (Mateusza 13,58). Jedną z najpiękniejszych 

cech wiary jest ta, że daje ona miejsce Bogu na objawienie, a gdy Bóg 

się objawia, człowiekowi nie pozostaje nic innego do zrobienia, jak 

tylko zająć ciche miejsce szczęśliwego czciciela.

Błąd Galacjan polegał na tym, że do dokonanego przez Chrystusa 

na krzyżu dzieła próbowali dodać coś niecoś z ciała. Ewangelia, 

którą usłyszeli od Pawła i którą przyjęli, była prostym przedstawie-

niem nieograniczonej, bezwarunkowej łaski Bożej. Jezus Chrystus 

został wymalowany tak żywo przed ich oczyma, jakby to pośród 

nich został ukrzyżowany (Galacjan 3,1). Była to nie tylko obietnica 

Boża, lecz jej cudowne, boskie spełnienie. Ukrzyżowany Chrystus 

uregulował wszystko odnośnie do sprawiedliwych wymagań Boga 

i potrzeb zgubionego człowieka. Natomiast fałszywi nauczyciele 

wywracali tę prawdę, mówiąc: Jeśli nie zostaliście obrzezani według 

zwyczaju Mojżeszowego, nie możecie być zbawieni (Dzieje 15,1). W ten 

sposób unieważniali łaskę Bożą i, gdyby rzeczywiście mieli rację, 

to oznaczałoby to, że Chrystus daremnie umarł (Galacjan 2,21). 

Albo Chrystus był doskonałym Zbawicielem, albo też nie był nim 

wcale. Gdy tylko ktoś mówi: Jeżeli nie będziesz taki lub taki, jeśli nie 

uczynisz tego lub tamtego, to nie będziesz zbawiony, podkopuje fun-

dament chrześcijaństwa, gdyż chrześcijaństwo objawia Boga jako 



– 193 –

Hagar i Ismael

Tego, który zniżył się do mnie – winnego, straconego, skazanego 

na sąd grzesznika i przez swoje własne dzieło na krzyżu i doskonałe 

odkupienie z moich grzechów przyniósł mi całkowite uwolnienie 

z mojego nędznego położenia. Gdy ktoś zatem stara się mnie prze-

konać: „Jeżeli nie będziesz taki lub taki, jeśli nie uczynisz tego lub 

tamtego, to nie będziesz zbawiony”, to okrada krzyż z jego chwały, 

a mi rabuje pokój, gdyż jeśli nasze zbawienie zależne jest od naszych 

uczynków, to doprawdy jesteśmy z gruntu przegrani. Na szczęście 

tak nie jest! Wielka zasada ewangelii brzmi: Bóg jest wszystkim, 

a człowiek jest niczym. Nie ma miejsca na mieszanie tego, co Boże 

z tym, co ludzkie – wszystko pochodzi od Boga. Pokój, jaki daje wie-

rzącemu ewangelia, nie opiera się częściowo na dziele Chrystusa, 

a częściowo na dziele człowieka, lecz wyłącznie na dziele Chrystusa, 

które jest doskonałe i takimi czyni też wszystkich, którzy na nim 

polegają (Hebrajczyków 10,14). 

W okresie obowiązywania zakonu Bóg przyglądał się, można by 

rzec w milczeniu, aby zobaczyć, na co stać człowieka. Natomiast 

w ewangelii widzimy, jak to On działa aktywnie, a człowiek powo-

łany jest, by stać i oglądać zbawienie Boże (2. Mojżeszowa 14,13). 

Z tego też powodu apostoł nie waha się ani chwili powiedzieć Gala-

cjanom: Odłączyliście się od Chrystusa wy, którzy w zakonie szukacie 

usprawiedliwienia; wypadliście z łaski (Galacjan 5,4). Nakazanie czło-

wiekowi czynić coś samemu z siebie wyklucza Boga, a tym samym 

uniemożliwia zupełnie odkupienie, gdyż człowiek nigdy nie będzie 

w stanie dokonać dzieła odkupienia przez to, co ukazuje go jako 

stracone stworzenie. Jeśli zatem odkupienie jest kwestią łaski, to 

musi dokonać się ono wyłącznie na jej gruncie, a nie w połowie na 

gruncie łaski, a w połowie na podstawie zakonu. Oba przymierza 



– 194 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

skrajnie się od siebie różnią – albo jedno, albo drugie, a nie w poło-

wie Hagar i w połowie Sara. Gdy mamy do czynienia z Hagar, nie ma 

miejsca dla Boga; gdy na scenie pojawia się Sara, działa Bóg, a czło-

wiek nie może nic do tego dodać. Zakon zwraca się do człowieka. 

Wystawia go na próbę, objawia jego prawdziwą moralną wartość, 

udowadnia, że odpadł od Boga i stawia go, dopóki musi zmagać 

się z zakonem, pod przekleństwem. Zakon panuje nad człowiekiem, 

dopóki on żyje (Rzymian 7,1), ale gdy umrze, władza zakonu nad nim 

ustaje (porównaj Rzymian 7,1-6; Galacjan 2,19; Kolosan 2,20; 3,3), 

pomimo że zakon wciąż zachowuje swą moc, aby przekląć każdego 

żyjącego człowieka. 

Natomiast ewangelia objawia Boga jako ratownika zgubionych 

ludzi, który przebacza winnemu i wskrzesza umarłego, potwier-

dzając jednocześnie, że właśnie takim, tj. zgubionym, zepsutym 

i martwym jest człowiek. Nie objawia Go jako Boga, który wymaga 

czegoś od ludzi (bo cóż mógłby oczekiwać od człowieka, który jest 

martwy i dogłębnie zepsuty?), lecz jako Tego, który manifestuje swą 

wolną łaskę w dziele odkupienia. 

Różnica jest zatem diametralna i pozwala pojąć nam tę rzadko 

spotykaną surowość w tonie apostoła, gdy mówi do Galacjan: dzi-

wię się, kto was omamił? oraz: Bodajby siebie uczynili rzezańcami ci, 

którzy was podburzają! Jest to mowa Ducha Świętego, który zna war-

tość doskonałego Chrystusa i znakomitego odkupienia i który wie, 

jak decydujące jest poznanie obydwu przez straconego grzesznika. 

Nie znajdujemy tak ostrych słów w żadnym innym liście, nawet 

nie w 1. Liście do Koryntian, pomimo że apostoł zmuszony był 

przeciwstawić się panującemu pośród nich wielkiemu nieporząd-

kowi. Każdy ludzki błąd i pomyłka może zostać sprostowany przez 



– 195 –

Hagar i Ismael

łaskę Bożą, ale Galacjanie postępowali dokładnie tak, jak Abraham 

w naszym rozdziale – odwracali się od Boga, zawracając do ciała. 

Czyż da się uleczyć taki stan? Jak można by sprostować błąd, który 

polega na odwróceniu się od Tego, który jest jedynym, który może 

wyprostować błędne myślenie? Wypaść z łaski oznacza stawiać się 

na powrót pod zakonem, od którego nie da się otrzymać nic innego 

jak tylko przekleństwo. 





– 197 –

ROZDZIAŁ 17

ABRAM I SARAJ  
OTRZYMUJĄ NOWE IMIONA

Przymierze Boga z Abrahamem

W tym rozdziale przedstawiony jest Boży środek zaradczy na 

potknięcie Abrama: 

A gdy Abram miał dziewięćdziesiąt dziewięć lat, ukazał się Pan 

Abramowi i rzekł do niego: Jam jest Bóg Wszechmogący, trwaj 

w społeczności ze mną i bądź doskonały! (1. Mojżeszowa 17,1).

Chciałbym na tym miejscu zatrzymać się trochę nad wyrażeniem 

doskonały. Gdy Abram został wezwany do bycia doskonałym, to nie 

oznacza to w żadnym razie, że w nim jest doskonałość (w takim 

sensie Abraham nigdy nie był ani też nie mógłby być doskonałym). 

Doskonałość, o której tu mowa, to doskonałość co do obiektu, jaki 

stał nieustannie przed oczyma jego serca. Było to wezwanie, aby 

wszystkie swoje nadzieje i oczekiwania doskonale i niepodzielnie 

złożyć we Wszechmogącym. 

Słowo doskonały występuje w Nowym Testamencie w co naj-

mniej trzech różnych znaczeniach. W Ewangelii wg Mateusza 5,48 



– 198 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

czytamy: Bądźcie wy tedy doskonali, jak Ojciec wasz niebieski dosko-

nały jest. Kontekst wyjaśnia, że słowo doskonały odnosi się tutaj 

do zasady naszego postępowania, gdyż wcześniej, w Ewangelii wg 

Mateusza 5,44; czytamy: 

Miłujcie nieprzyjaciół waszych [...], abyście byli synami Ojca 

waszego, który jest w niebie, bo słońce jego wschodzi nad złymi 

i dobrymi i deszcz pada na sprawiedliwych i niesprawiedliwych. 

Bycie doskonałym w sensie Ewangelii wg Mateusza 5,48. oznacza 

zatem postępowanie zgodnie z regułami łaski wobec wszystkich, 

nawet względem takich, którzy nas obrażają i są wobec nas wrogo 

usposobieni. Chrześcijanin, który daje się wciągać w waśnie, spory 

i procesy, nie jest doskonały jak jego niebiański Ojciec, gdyż jego 

Ojciec postępuje zgodnie z łaską, On sam zaś zgodnie z bezkom-

promisową sprawiedliwością.

Nie chodzi tu wcale o kwestię, czy słusznym jest rozstrzyganie 

sporów przed świeckim sądem (co do wynikłych między braćmi nie-

porozumień 1. Koryntian 6 jasno stawia sprawę). Na co chciałbym 

wskazać to fakt, że chrześcijanin, który tak postępuje, działa w cha-

rakterze przeciwnym naturze jego Ojca. Gdyż Bóg – nie ulega wąt-

pliwości – nie sądzi w obecnym czasie świata. Nie zasiada na krześle 

sędziego, lecz na tronie łaski. Wylewa swoje błogosławieństwa nad 

tymi, którzy skończyliby w piekle, gdyby tylko chciał się z nimi pro-

cesować. Jest zatem jasne, że chrześcijanin, który zaciąga swego 

bliźniego przed sąd, nie jest doskonały jak jego Ojciec w niebie.

Podobieństwo w Ewangelii wg Mateusza 18 poucza nas dodat-

kowo, że ten, który chce dochodzić swoich praw, nie zna najwy-



– 199 –

Abram i Saraj otrzymują nowe imiona

raźniej prawdziwego charakteru i działania łaski. Sługa nie był 

niesprawiedliwy, żądając zwrotu należnych mu pieniędzy, ale 

był bezlitosny i niemiłosierny. Był skrajnie niepodobny do swego 

dobrotliwego pana. Ten odpuścił mu dziesięć tysięcy talentów, a on 

sam nie potrafił darować swojemu współsłudze marnych stu dena-

rów. Jakie były konsekwencje jego postępowania? – Został wydany 

katom. Stracił poczucie łaski i musiał żąć gorzkie owoce niepoha-

mowanej chęci dochodzenia swych praw. Zwróćmy uwagę na to, 

że zostaje nazwany złym sługą, i to wcale nie dlatego, że był winny 

dziesięć tysięcy talentów, lecz raczej dlatego, że nie odpuścił stu 

denarów. Podobieństwo to zwraca się z całą powagą do wszystkich 

chrześcijan, którzy dają się wplątywać w procesy i rozprawy sądowe, 

bo chociaż jego zakończenie brzmi: Tak i Ojciec mój niebieski uczyni 

wam, jeśli każdy nie odpuści z serca swego bratu swemu, to zasada 

ta ma jednak ogólne zastosowanie, że każdy, kto odmierza innym 

miarą sprawiedliwości, straci świadomość łaski.

W Liście do Hebrajczyków 9 znajdujemy inne znaczenie słowa 

doskonały. Również i w tym przypadku ujawnia nam je kontekst. 

Chodzi tu o doskonałość odnośnie do sumienia (Hebrajczyków 

9,9). Czciciel pod zakonem nie mógł nigdy cieszyć się doskonałym 

sumieniem i to z prostego powodu, że nie miał nigdy doskonałej 

ofiary. Krew woła lub kozła nie mogła usunąć grzechów. Jej wartość 

była tylko chwilowa, ograniczona czasem, ale nie wieczna – dlatego 

nie była w stanie zagwarantować składającemu ofiarę doskonałego 

sumienia. Natomiast teraz nawet najsłabszy wierzący ma cudowny 

przywilej posiadania doskonałego sumienia. Dlaczego? Czyżby był 

lepszy niż czciciele Starego Testamentu? Skądże! Na czym zatem 

polega jego przewaga? – On ma lepszą ofiarę. Skoro ofiara Chrystusa 



– 200 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

jest doskonała i pozostaje taką na zawsze, to również i sumienie 

wierzącego jest na zawsze doskonałe (porównaj Hebrajczyków 9,9-

11.25-26;10,14). Brak doskonałego sumienia u chrześcijanina hańbi 

ofiarę Chrystusa, rzucając na nią cień, jako że stawia pod znakiem 

zapytania jej skuteczność i wieczną wartość. Wierzący, który nie jest 

pewien swojej pozycji przed Bogiem, degraduje ofiarę Chrystusa 

do poziomu i wartości ofiar składanych w czasie obowiązywania 

prawa Mojżeszowego. Niemniej jednak bardzo ważne jest, abyśmy 

rozróżniali doskonałość ciała od doskonałości sumienia. Twierdzić, 

że mamy pierwszą, jest zuchwalstwem, a przeczyć drugiej jest znie-

ważaniem Chrystusa. Nawet niemowlę w Chrystusie powinno mieć 

doskonałe sumienie, podczas gdy nawet sam apostoł Paweł nie mógł 

szczycić się doskonałym ciałem. Ciało przedstawione jest w Piśmie 

nie jako coś reformowalnego, lecz jako coś, co musi zostać ukrzyżo-

wane. Różnica jest decydująca. Chrześcijanin nosi grzech w sobie, 

ale nie na sobie. Dlaczego? Gdyż Chrystus, który nie miał w sobie 

grzechu, wziął na siebie jego grzechy, gdy został przybity do krzyża.

Trzecie znaczenie słowa doskonały odsłania nam Filipian 3,15. 

Paweł pisze: Ilu nas tedy jest doskonałych, wszyscy tak myślmy. Wspo-

mnianą tu doskonałość osiągnęli wszyscy, którzy zajęli przez wiarę 

swoje nowe, niezmienne, niezachwiane stanowisko w Chrystusie 

i są Nim przesiąknięci na wskroś jako Jedynym, który w każdym 

aspekcie ich życia wywiera na nich przemożny wpływ.

Wróćmy do tematu. Pierwszy werset 17 rozdziału, Księgi 

Rodzaju jest bardzo znaczący. Nikt z nas nie ma chyba co do tego 

wątpliwości, że Abram, przyjmując propozycję Saraj odnośnie do 

Hagar, nie wypełnił Bożego wezwania: „Trwaj w społeczności ze 

mną i bądź doskonały”. Jedynie wiara uzdalnia nas do nieskrępo-



– 201 –

Abram i Saraj otrzymują nowe imiona

wanego poruszania się przed obliczem Wszechmogącego, podczas 

gdy niewiara bierze pod rozwagę własne Ja, okoliczności i tym 

podobne rzeczy, zabierając nam tym samym radość i pokój, spokój 

i świętą niezależność, które są udziałem tego, kto opiera się jedynie 

na Wszechmogącym.

„Trwaj w społeczności ze mną!”19 Kroczenie przed obliczem Boga 

stanowi o prawdziwej sile wiary i sprawia, że serce jest zajęte jedy-

nie Bogiem. Gdy spodziewam się czegoś od ludzi i pokładam swoją 

nadzieję w marnych rzeczach i okolicznościach tej ziemi, nie kroczę 

przed Bogiem. Ważne jest, abyś miał zupełną klarowność co do tego, 

co lub kto jest obiektem wypełniającym twoje serce. Na co skiero-

wany jest w danej chwili twój wzrok, na kim się opierasz? Czy Bóg 

wypełnia twoją przyszłość i twoje pole widzenia, czy może mienią 

ci się przed oczyma ludzie i okoliczności? Chodzenie przez wiarę 

jest jedynym skutecznym środkiem, aby unieść się ponad świat, 

gdyż wiara tak bardzo wypełnia pole widzenia Bogiem, że dla ludzi 

i świata nie pozostaje już ani odrobina miejsca. Mogę wtedy z serca 

powtórzyć za psalmistą: 

Jedynie w Bogu jest uciszenie duszy mojej, bo w nim pokładam 

nadzieję moją! Tylko On jest opoką moją i zbawieniem moim, 

twierdzą moją, przeto się nie zachwieję (Psalm 62,6-7). 

To małe słówko tylko dogłębnie bada serce. Upadła natura czło-

wieka podpowiada inaczej. Nie chce co prawda wykluczyć Boga, 

chyba że stoi całkowicie pod wpływem bluźnierczego sceptycyzmu. 

19	 dosł. Chodź przed moim obliczem (przyp. tłum.)



– 202 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Niemniej jednak jej uwaga i oczekiwania są podzielone i nie może 

powiedzieć tylko On. 

Obrzezka

Ważne jest, abyśmy zdali sobie sprawę z powagi faktu, że Bóg nie 

podzieli się z nikim swoją chwałą. Zasada ta zawsze i wszędzie znaj-

duje swoje potwierdzenie – czy to w dziele odkupienia, czy nawet 

w najbłahszych szczegółach dnia codziennego. Od początku do 

końca musi rządzić zasada tylko On. Nie wystarczy mówić o zależno-

ści od Boga, podczas gdy w rzeczywistości nasze serce gdzie indziej 

szuka oparcia. Bóg wszystko wywiedzie na światło dzienne – nic nie 

pozostanie w ukryciu. On zbada serce i doświadczy, a wiarę umieści 

w ognistym piecu, by wypróbować jej prawdziwą wartość (porównaj 

1. Piotra 1,7). Trwaj w społeczności ze mną i bądź doskonały! Taka jest 

droga do osiągnięcia celu. Gdy dzięki działaniu łaski dusza zaprze-

stanie wreszcie pokładać ufność w ludziach, wtedy i tylko wtedy 

pozostawi wszystko Bogu i pozwoli Mu działać, a gdy On działa, 

nie ma innej możliwości jak tylko jedna – że wszystko dobrze się 

potoczy. Gdy nigdy niemyląca się mądrość zjednoczy się ze wszech-

mocną siłą i nieograniczoną miłością, ufne serce może radować się 

niezakłóconym spokojem. Nie mamy powodu, by choć odrobinę się 

martwić, chyba że potrafimy wskazać na jakąś sprawę, która byłaby 

zbyt wielką lub zbyt błahą dla Wszechmogącego. Jest to zadziwiająca 

prawda, która jest w stanie postawić każdego wierzącego na wznio-

słej pozycji, na jakiej w rozdziale tym znajdujemy Abrama. Gdy Bóg 

dał mu do zrozumienia: „Pozostaw mnie wszystko, a ja zatroszczę 

się o wszystko ponad twoje najśmielsze życzenia i nadzieje – zabez-



– 203 –

Abram i Saraj otrzymują nowe imiona

pieczę twoje potomstwo, twoje dziedzictwo i wszystko, co się z tym 

wiąże na mocy przymierza Boga Wszechmogącego”, wtedy Abram 

padł na oblicze swoje (1. Mojżeszowa 17,3). Jest to rzeczywiście bło-

gosławiona postawa – jedyna stosowna dla słabego, bezwartościo-

wego grzesznika w obecności żywego Boga, Stwórcy nieba i ziemi, 

właściciela wszechrzeczy – Boga Wszechmogącego!

A Bóg tak do niego mówił (1. Mojżeszowa 17,3). Gdy człowiek 

leży w prochu, Bóg może rozmawiać z nim w łasce. Nakreślona 

nam tutaj postawa Abrama jest pięknym wyrazem jego ukorze-

nia się w obecności Boga. Odczuwał swą słabość i niemoc, a te 

zawsze poprzedzają objawienie Boże. Gdy człowiek leży na ziemi 

przed swoim Stwórcą, Bóg może objawić się w całej chwale swej 

istoty. On nie odda swej chwały nikomu innemu. Może się objawić 

i pozwolić człowiekowi, by do głębi przejęty objawieniem Boga 

oddał Mu cześć, ale zanim człowiek zajmie należne mu miejsce, 

Bóg nie może ujawnić swojego charakteru. Jakże różne jest postę-

powanie Abrama w tym rozdziale w stosunku do sposobu jego 

działania, opisanego w poprzednim! Tam działał z pobudek swej 

własnej upadłej natury, tutaj wypełnia go obecność samego Boga. 

Tam na własną rękę podejmował działania, tutaj podziwia i uwiel-

bia. Wtedy uciekł się do swoich własnych kalkulacji i do propozycji 

Saraj, teraz powierza siebie samego i wszystkie swoje sprawy, swoją 

teraźniejszość i przyszłość w mocne ręce Boże. Pozwala Mu działać 

za niego, w nim i przez niego. Dlatego Bóg może powiedzieć: roz-

mnożę, ustanowię i pobłogosławię. Jednym słowem, Bóg stoi w goto-

wości, by działać, a to daje sercu, które miało okazję poznać się na 

sobie samym, autentyczny spokój.



– 204 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Teraz Bóg wprowadza przymierze obrzezki. Każdy członek 

domostwa wiary musiał nosić na swym ciele pieczęć przymierza:

Każde wasze dziecię płci męskiej, po wszystkie pokolenia, gdy 

będzie miało osiem dni, ma być obrzezane [...]. Obrzezany ma 

być; zarówno urodzony w domu twoim, jak i nabyty przez ciebie 

za pieniądze. I będzie przymierze moje na ciele waszym jako 

przymierze wieczne. A nieobrzezany mężczyzna, który nie będzie 

miał obrzezanego ciała napletka swego, będzie wytępiony z ludu 

swego, bo złamał przymierze moje (1. Mojżeszowa 17,12-14). 

Rzymian 4,11 mówi nam, że obrzezanie było pieczęcią usprawie-

dliwienia z wiary. Uwierzył Abraham Bogu i poczytane mu to zostało 

za sprawiedliwość (Rzymian 4,3). Poczytawszy go w ten sposób za 

sprawiedliwego, Bóg wycisnął na nim swą pieczęć. 

Pieczęć, którą zapieczętowany jest wierzący obecnego czasu, 

to nie znak na ciele, lecz Duch Święty, którym jest zapieczętowany 

na dzień odkupienia (Efezjan 4,30). To zapieczętowanie bazuje na 

wiecznej więzi wierzącego z Chrystusem i całkowite utożsamienie 

się z Nim w Jego śmierci i zmartwychwstaniu, jak czytamy w Liście 

do Kolosan 2,10-13: 

I macie pełnię w nim; On jest głową wszelkiej nadziem-

skiej władzy i zwierzchności, w nim też zostaliście obrze-

zani obrzezką, dokonaną nie ręką ludzką, gdy wyzuliście się 

z grzesznego ciała ziemskiego; to jest obrzezanie Chrystusowe. 

Wraz z nim zostaliście pogrzebani w chrzcie, w którym też 

zostaliście wespół wzbudzeni przez wiarę w moc Boga, który 



– 205 –

Abram i Saraj otrzymują nowe imiona

go wzbudził z martwych. I was, którzy umarliście w grzechach 

i w nieobrzezanym ciele waszym, wespół z nim ożywił, odpu-

ściwszy nam wszystkie grzechy. 

To cudowne miejsce Słowa Bożego odsłania nam obrazowe zna-

czenie obrzezki. Każdy wierzący należy do obrzezania przez wieczne 

zjednoczenie się z Tym, który przez swój krzyż na zawsze usunął 

wszystko, co stało na drodze doskonałemu usprawiedliwieniu Jego 

Kościoła. Nie ma ani jednej plamki grzechu na sumieniu tych, któ-

rzy są Jego własnością ani też grzechu w ich zepsutej naturze, za 

które Chrystus nie zostałby osądzony na krzyżu. Teraz zaś wie-

rzący postrzegani są jako tacy, którzy z Nim umarli, z Nim zostali 

pogrzebani, z martwych wzbudzeni oraz obdarzeni Bożym upodo-

baniem, skoro ich grzechy, nieprawości, przewinienia, ich wrogość 

i nieobrzezanie zostały całkowicie wymazane przez krzyż. Wyrok 

śmierci został wypisany na ciele, ale wierzący ma nowe życie przez 

zjednoczenie ze zmartwychwstałą Głową w chwale.

W powyżej przytoczonym wierszu apostoł pokazuje nam, że 

Kościół został poniekąd wywiedziony wprost z grobu Chrystusa 

w mocy zmartwychwstałego życia i że przebaczenie jego grzechów 

jest tak samo pełne i doskonałe jak samo dzieło Boże, jak wzbu-

dzenie Chrystusa z martwych. Wiemy, że wskrzeszenie Chrystusa 

było bezpośrednim skutkiem mocy Bożej, że odbyło się, jak mówi 

Efezjan 1,19 dzięki działaniu przemożnej siły jego. Cóż za wyrażenie 

zostało tu użyte, by opisać wielkość i wspaniałość odkupienia oraz 

mocny fundament, na którym ono spoczywa!

Jakiż doskonały spokój znajduje w tej prawdzie serce i sumienie! 

Jakież doskonałe uwolnienie dla obciążonej duszy! Wszystkie nasze 



– 206 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

grzechy zostały uwzględnione, nawet te najmniejsze nie zostały 

pominięte – wszystkie razem spoczywają pogrzebane w grobie 

Chrystusa! Tego dokonał dla nas Bóg! Wszystkie nieprawości, które 

tylko w nas odkrył, złożył na świętej głowie Chrystusa, gdy ten wisiał 

na krzyżu. Tam na krzyżu osądził Go, zamiast potępić nas w wiecz-

nych mękach piekła. Są to kosztowne owoce odwiecznych zamysłów 

odkupieńczej miłości Boga. A my, którzy jesteśmy jej przedmiotem, 

nie zostaliśmy „zapieczętowani” wyciśniętym na ciele piętnem, lecz 

Duchem Świętym, którym opatrzeni są wszyscy domownicy wiary. 

Krew Chrystusa ma tak niepojętą wartość, tak niezmienną moc, 

że Duch Święty może zamieszkać w każdym, kto położył w niej 

swą ufność.



– 207 –

ROZDZIAŁ 18

BÓG ODWIEDZA ABRAHAMA

Społeczność z Panem 

Rozdział 18. przedstawia nam trafny przykład wydarzeń, jakie spo-

tykają człowieka prowadzącego życie w odłączeniu od zła i posłu-

szeństwie. Jeśli kto mnie miłuje, słowa mojego przestrzegać będzie, 

i Ojciec mój umiłuje go, i do niego przyjdziemy, i u niego zamieszkamy 

(Jana 14,23). Ten wiersz w powiązaniu z naszym rozdziałem poka-

zuje nam niezbicie, że posłuszna dusza ma przywilej radowania 

się ze społeczności, która jest zupełnie obca temu, kto porusza się 

w światowej atmosferze. 

Kwestia ta nie narusza w żaden sposób sprawy przebaczenia 

grzechów, czy usprawiedliwienia. Wszyscy wierzący przyobleczeni 

są w tę samą szatę sprawiedliwości. Wszyscy stoją na mocy tego 

samego dzieła jako czyści i sprawiedliwi przed Bogiem. To samo 

życie spływa z Głowy w niebie do wszystkich członków Jego ciała. 

Ta już kilkakrotnie podkreślana ważna nauka jest jasno przedsta-

wiona w Piśmie Świętym. To nie zmienia jeszcze nic z faktu, że 

usprawiedliwienie a jego owoce to dwie zupełnie inne rzeczy. Być 

dzieckiem a być posłusznym dzieckiem to nie to samo. Ojciec ma 

szczególną radość z posłusznego dziecka i czyni je swoim zaufanym 



– 208 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

towarzyszem, dzieląc z nim swoje myśli i plany. Czyż nie jest tak 

samo w przypadku naszego niebiańskiego Ojca? Uprzednio zacy-

towane słowa Pana z Ewangelii wg Jana 14,23-24 potwierdzają to, 

nie pozostawiając co do tego choćby najmniejszych wątpliwości. 

Jednocześnie udowadniają, że obłudą jest twierdzić, że miłuje się 

Chrystusa, gdy nie przestrzega się Jego Słowa: Kto mnie miłuje, Słowa 

mego przestrzegać będzie. Kto nie trzyma się Jego Słowa, udowadnia, 

że nie kroczy swą drogą w miłości do Jego Imienia. Nasza miłość 

do Chrystusa przejawia się w tym, że czynimy, co nam zlecił, a nie 

w tym, że mówimy: Panie, Panie! Bo jaką wartość przedstawiają 

słowa: „Idę, Panie”, gdy serce nawet nie myśli o tym, by pójść?

Choć Abraham zawiódł tu i tam w poszczególnych sytuacjach, to 

jednak widzimy w nim człowieka, który, rozważając całokształt jego 

życia i postępowania, wyróżniał się wzniosłym życiem prowadzo-

nym w społeczności z Bogiem. Ponieważ tak było, w leżącym przed 

nami rozdziale jego historii, staje się uczestnikiem trzech szcze-

gólnych i rzadkich przywilejów: Ma zaszczyt przygotowania Panu 

orzeźwienia, znajduje się w najwyższej, bezpośredniej społeczności 

z Panem i może wstawiać się przed Nim za innymi. Są to cudowne 

wyróżnienia, które towarzyszą każdemu świętemu życiu, prowadzo-

nemu w odłączeniu od zła i posłuszeństwie. Posłuszeństwo sprawia 

Panu szczególną radość, gdyż jest owocem działania Jego własnej 

łaski w sercu wierzącego. Widzimy, jak jedyny doskonały człowiek, 

jaki kiedykolwiek kroczył po tej ziemi, nieprzerwanie był powo-

dem do radości i orzeźwienia Ojcowskiego serca. Raz po raz Bóg 

składał z nieba świadectwo, że jest On Jego umiłowanym Synem, 

w którym znalazł całe swoje upodobanie. Całe życie Chrystusa na 

ziemi wytwarzało wonny zapach, unoszący się nieustannie do tronu 



– 209 –

Bóg odwiedza Abrahama

Bożego. Od żłobka aż po krzyż zawsze czynił to, co było miłe Jego 

Ojcu. Nie było ani jednego wyjątku, żadnej zmiany, czy zachwia-

nia. Był jedynym doskonałym. Niemniej jednak gdy śledzimy pilnie 

relacje Pisma Świętego, tu i tam natrafiamy na duszę, która rozra-

dowała niebo, jak np. w naszym rozdziale ów cudzoziemski piel-

grzym w dąbrowie Mamre, gdy w swym namiocie przyrządził Panu 

posiłek. Postawiony przed Nim w miłości, przyjęty został ochotnie 

(1. Mojżeszowa 18,8). 

Następnie znajdujemy Abrahama w głębokiej i zażyłej społecz-

ności z Panem, gdy ten rozmawiał z nim najpierw o sprawach doty-

czących bezpośrednio jego osoby, a potem o losie Sodomy. Jakaż 

pociecha dla Abrahama tkwiła w słowach: Żona twoja Sara będzie 

miała syna! U Sary obietnica ta wywołała jedynie pobłażliwy śmiech 

jak w poprzednim rozdziale u Abrahama. 

Przy tej okazji chciałbym zauważyć, że Pismo Święte rozróżnia 

dwa rodzaje śmiechu. Po pierwsze, istnieje śmiech, którym Pan 

wypełnia usta swojego ludu, gdy w szczególny sposób zjawia się 

z pomocą w chwilach jego próby i ucisku: 

Gdy Pan wywiódł z niewoli uprowadzonych z Syjonu, byliśmy 

jak we śnie. Wtedy usta nasze były pełne śmiechu, a język nasz 

radości, wtedy mówiono wśród narodów: Pan dokonał z nimi 

wielkich rzeczy. Wielkich rzeczy dokonał Pan z nami, przeto 

byliśmy weseli (Psalm 126,1-3). 

Jest jeszcze śmiech niewiary, gdy obietnice Boże są zbyt wspa-

niałe, by mogły znaleźć przystęp do naszych wąskich serc lub gdy 

środki, jakimi Bóg chce się posłużyć do wykonania swoich cudow-



– 210 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

nych planów, wydają nam się niewystarczające i śmiesznie proste. 

Pierwszego rodzaju śmiechu nie musimy się wstydzić. Ze śmiałością 

przyznajemy się do niego. Synowie Syjonu nie wstydzili się powie-

dzieć: Wtedy usta nasze były pełne śmiechu. Możemy śmiać się ser-

decznie, gdy Pan jest tym, który wywołuje śmiech. Sara zaparła się, 

mówiąc: Nie śmiałam się, bo się bała. Niewiara czyni nas bojaźliwymi 

i nieszczerymi, podczas gdy wiara daje nam śmiałość i autentyzm. 

Pozwala nam przystępować do Boga śmiało i ze szczerym sercem 

(porównaj Hebrajczyków 10,22). 

Objawienie woli Bożej

Co więcej, Bóg wtajemnicza Abrahama w swoje myśli i plany wzglę-

dem Sodomy. Choć Abraham nie miał osobiście nic z tym wspól-

nego, był Panu tak bliski, że dał mu wgląd w swoje tajne zamiary. 

Nie poznamy planów Boga odnośnie do tego teraźniejszego złego 

świata, pozostając z nim w ścisłym związku, lecz jedynie na drodze 

absolutnego odłączenia się od niego. Im bliższą jest nasza społecz-

ność z Bogiem i im bardziej podporządkowujemy się Jego Słowu, 

tym lepiej będziemy znać Jego myśli odnośnie do wszystkich spraw. 

Nie muszę wcale być pilnym czytelnikiem gazet, by wiedzieć, co 

wydarzy się w tym świecie. Słowo Boże ujawnia mi wszystko, co 

potrzebuję wiedzieć na ten temat. Słowo to poucza mnie dogłębnie 

co do charakteru, biegu i losu świata. Gdy jednak zasięgam informa-

cji u ludzi tego świata, nie muszę się dziwić, gdy szatan użyje ich, aby 

sypnąć mi piaskiem w oczy i zmącić klarowne spojrzenie. 

Gdyby Abraham odwiedził Sodomę, chcąc się dowiedzieć, jak 

stoją sprawy, gdyby zwrócił się do ważnych i wpływowych obywateli 



– 211 –

Bóg odwiedza Abrahama

miasta, aby usłyszeć coś niecoś z ich przemyśleń na temat stanu 

Sodomy i jej perspektyw, z pewnością skierowaliby jego uwagę na 

ich gospodarcze i architektoniczne projekty, na obszerne rezerwy 

i zasoby kraju i wskazali na kolorowy, beztroski tłum ludzi, któ-

rzy kupowali i sprzedawali, budowali i sadzili, jedli i pili, żenili 

się i wychodzili za mąż. Przywódcy Sodomy myśleli z pewnością 

o wszystkim, ale nie o sądzie i gdyby ktoś im o nim powiedział, 

z pewnością śmialiby się niedowierzająco. Najwidoczniej Sodoma 

nie była zatem miejscem, gdzie można było dowiedzieć się cze-

goś na temat losu miasta. Jedynie miejsce, na którym Abraham stał 

przed Panem, odsłaniało mu widok na całą scenę. Tam stał ponad 

wszystkimi ciemnymi chmurami, które kłębiły się coraz gęściej na 

horyzoncie Sodomy. Tam, w czystości i w ciszy społeczności Bożej, 

mógł pojąć wszystko.

Wstawiennictwo Abrahama

Do czego wykorzystał Abraham swoją wiedzę i swoje wysokie sta-

nowisko? Czym zajmował się w obecności Bożej? Wstawił się pro-

sząco za innymi – jest to trzeci przywilej udzielony patriarsze w tym 

rozdziale. Mógł prosić za tymi, którzy pomieszali się z zepsutymi 

mieszkańcami Sodomy i znajdowali się w niebezpieczeństwie, by 

zginąć razem z nimi w sądzie. Dobry i święty użytek zrobił Abraham 

ze swojej wysokiej pozycji w bliskości Bożej. Tak będzie zawsze. Wie-

rzący, który w doskonałej pewności wiary może przystępować do 

Boga i uwolniony od złego sumienia i z oczyszczonym sercem może 

złożyć w Nim swe zaufanie, będzie zdolny i chętny, występować pro-

sząco w imieniu innych. Kto założył całą zbroję Bożą, może modlić 



– 212 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

się za wszystkich świętych (Efezjan 6,18). Jakaż miła wskazówka na 

wstawienniczą służbę naszego wielkiego Arcykapłana, który prze-

szedł przez niebiosa (Hebrajczyków 4,14)! Z jakąż skutecznością 

reprezentuje On przed Boskim majestatem wszystkich, którzy tru-

dzą się w tym zepsutym świecie! Jakże szczęśliwymi i bezpiecznymi 

są ci, którzy są przedmiotem tej wstawienniczej prośby!

Choć prośba Abrahama przyniosła niewątpliwie błogosławione 

skutki, była jednak ograniczona, gdyż ten, który ją przedkładał, był 

tylko człowiekiem. Nie była w stanie dosięgnąć całych rozmiarów 

potrzeby. Abraham mówi: Niechaj nie gniewa się Pan, proszę, gdy 

jeszcze raz mówić będę (1. Mojżeszowa 18,32), po czym kończy, jak 

gdyby się obawiał, że wyczerpie zapasy zgromadzone w skarbcu 

łaski Bożej. Abraham nie został powstrzymany przez Boga. W Nim 

była obfitość łaski i cierpliwości. On uczyniłby zgodnie z prośbą 

swego umiłowanego sługi, nawet gdyby ten zredukował liczbę do 

jednego sprawiedliwego. Wina leżała po stronie sługi, który obawiał 

się, że przekroczy granicę kredytu. Przestał prosić, a Bóg przestał 

dawać. Tak nie jest w przypadku naszego błogosławionego Rzecz-

nika. O Nim czytamy: Dlatego też może zbawić na zawsze tych, którzy 

przez niego przystępują do Boga, bo żyje zawsze, aby się wstawiać za 

nimi (Hebrajczyków 7,25).

Wydarzenia przyszłe a nadzieja Kościoła 

Zanim skończymy rozważanie tego rozdziału, chciałbym jeszcze 

zrobić pewną uwagę, która wydaje mi się ważna. Przy badaniu 

Pisma Świętego ważne jest rozróżnianie między drogami rządów 

Bożych wobec tego świata a nadzieją, która jest wyłączną nadzieją 



– 213 –

Bóg odwiedza Abrahama

Kościoła. Wszystkie proroctwa Starego i znaczna część proroctw 

Nowego Testamentu mówią o rządach Bożych i chyba nie muszę 

nawet wspominać, że są dlatego bardzo interesujące dla każdego 

chrześcijanina, przynajmniej być powinny. Z pewnością warto zadać 

sobie ten trud, by dowiedzieć się, jak Bóg postępuje z narodami tego 

świata, jakie są Jego myśli odnośnie do Tyru, Babilonu, Niniwy, 

Jerozolimy, Egiptu, Asyrii, czy Izraela. Nie zapominajmy jednak, że 

te wypowiedzi nie zawierają nadziei Kościoła. Jakże miałoby to być 

zresztą możliwe? Skoro w Starym Testamencie nie było nawet mowy 

o jego egzystencji, jakże mielibyśmy wiedzieć coś na temat jego 

nadziei? Nie znaczy to oczywiście wcale, że proroctwa starotesta-

mentowe nie zawierają całego mnóstwa Bożych, moralnych zasad, 

z których Kościół może w obfitości czerpać dla siebie pouczenia. To 

coś zupełnie innego niż daremna próba szukania w nich objawienia 

jego egzystencji lub nadziei. A mimo to znaczna część tych staro-

testamentowych proroctw została odniesiona do Kościoła, co spo-

wodowało tak beznadziejne zamieszanie, że niejedna szczera dusza 

zniechęciła się do studiowania proroctw, zaniedbując nawet to, co 

nie ma z nimi nic wspólnego, a dla wierzącego ma tak decydujące 

znaczenie – tj. nadzieja i przeznaczenie Kościoła. Te zaś, pozwólcie, 

że powtórzę jeszcze raz, nie mają nic wspólnego z drogami Boga 

wobec narodów ziemi. Nadzieją Kościoła jest jego pochwycenie 

w górę, w obłoki – na spotkanie Pana i przebywanie po wieki u Jego 

boku (1. Tesaloniczan 4,13; 1. Jana 3,2-3).





– 215 –

ROZDZIAŁ 19

SĄD NAD SODOMĄ I GOMORĄ

Niewłaściwe stanowisko

Pan w swojej łasce posługuje się dwojakimi metodami, aby odwrócić 

serce człowieka od rzeczy tej ziemi. Najpierw odsłania mu wartość 

i nieprzemijalność tego, co w górze, a potem nicość i przemijalność 

tego, co na ziemi (Kolosan 3,1-2). Zakończenie 12. rozdziału Listu do 

Hebrajczyków daje nam piękny przykład zastosowania obu tych 

metod. Po stwierdzeniu, że podeszliśmy do góry Syjon wraz ze 

wszystkimi przynależnymi jej radościami i przywilejami, apostoł 

kontynuuje: 

Baczcie, abyście nie odtrącili tego, który mówi; jeśli bowiem 

tamci, odtrąciwszy tego, który na ziemi przemawiał, nie uszli 

kary, to tym bardziej my, jeżeli się odwrócimy od tego, który 

przemawia z nieba. Ten, którego głos wtenczas wstrząsnął 

ziemią, zapowiedział teraz, mówiąc: Jeszcze raz wstrząsnę nie 

tylko ziemią, ale i niebem. Słowa: ‚’Jeszcze raz’’ wskazują, że 

rzeczy podlegające wstrząsowi ulegną przemianie, ponieważ 

są stworzone, aby ostały się te, którymi wstrząsnąć nie można 

(Hebrajczyków 12,25-27). 



– 216 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Z pewnością lepiej, abyśmy zostali pociągnięci przez radości nieba, 

niż abyśmy musieli zostać odepchnięci przez troski tej ziemi. Wie-

rzący nie powinien czekać, aż siłą zostanie wyrzucony poza obszar 

rzeczy doczesnych. Nie powinien czekać, że świat się go wyrzeknie, 

zanim on się zdecyduje na porzucenie świata. Powinien zrzec się go 

w mocy społeczności i więzi z niebiańskimi rzeczami. Kto uchwycił 

się w wierze Chrystusa, nie będzie miał problemów ze zrezygno-

waniem ze świata. Dla niego o wiele ciężej byłoby pozostać z nim 

w społeczności. Gdyby zamiatacz ulic znalazł się nagle w posiadaniu 

wielkiego majątku, z pewnością zrezygnowałby natychmiast z wyko-

nywania swego dotychczasowego zawodu. Tak samo ma się rzecz 

z nami – jeśli przez wiarę będziemy urzeczywistniać nasz cudowny 

dział w nierdzewiejących dobrach zachowanych dla nas w niebie, 

nie będziemy mieli trudności z porzuceniem doczesnych radości 

tej ziemi.

Przyjrzyjmy się na chwilę słowom rozpoczynającym tę poważną 

historię: A Lot siedział w bramie Sodomy. W tamtych czasach świad-

czyło to o wysokiej pozycji politycznej. Tak, Lot wspiął się na wysokie 

szczeble społeczeństwa. Pozornie jego droga została ukoronowana 

nie lada sukcesem. Na początku rozbijał swe namioty aż do Sodomy 

(1. Mojżeszowa 13,10-12). Później wszedł do tego bezbożnego mia-

sta, a teraz widzimy go zasiadającego w bramie jako wpływowego 

obywatela. Jak bardzo scena ta różni się od tej, którą znajdujemy 

w pierwszych wierszach poprzedniego rozdziału! Przyczyna jest 

jasna: Przez wiarę osiedlił się (Abraham) jako cudzoziemiec w ziemi 

obiecanej na obczyźnie, zamieszkawszy pod namiotami. Nic podob-

nego nie czytamy o Locie. Istnieje mianowicie pytanie, które prze-

nika serce aż do jego niezbadanych głębi, a które powinniśmy zadać 



– 217 –

Sąd nad Sodomą i Gomorą

sobie przed każdym kolejnym krokiem, który zamierzamy uczynić. 

Brzmi ono: Czy działam z wiary? Cokolwiek nie jest z wiary, grzechem 

jest oraz Bez wiary nie można podobać się Bogu (BG, Rzymian 14,23; 

Hebrajczyków 11,6). Niestety nie można powiedzieć, że przez wiarę 

Lot siedział w bramie Sodomy. Lot nie znalazł miejsca w wielkim 

obłoku świadków, którzy wiedli swe życie w mocy wiary. Świat stał 

się dla niego pułapką, a atrakcje doczesnego świata okazały się dla 

niego w najwyższym stopniu zgubne. Nie wytrwał stanowczo we 

wierze, jak gdyby widział Niewidzialnego (Hebrajczyków 11,27). 

Jego wzrok skierowany był na rzeczy widzialne i doczesne, podczas 

gdy Abraham spoglądał na to, co niewidzialne i wieczne (2. Koryn-

tian 4,18). Różnica pomiędzy tymi dwoma mężami była znacząca. 

Chociaż wspólnie rozpoczęli podróż, osiągnęli zupełnie inny cel (co 

się tyczy ich publicznego świadectwa, nie zaś miejsca wiecznego 

przeznaczenia). Lot był bez wątpienia zbawiony, ale jak przez ogień, 

gdyż jego dzieło spłonęło (1. Koryntian 3). W przeciwieństwie do niego 

Abraham znalazł szeroko otwarte wejście do wiekuistego Królestwa 

Pana naszego i Zbawiciela, Jezusa Chrystusa (2. Piotra 1,11). Co wię-

cej, nigdzie nie czytamy, aby Lot miał udział w cudownych przy-

wilejach, jakimi cieszył się Abraham. Zamiast zostać zaszczycony 

przez odwiedziny Pana, dręczył się dzień w dzień w sprawiedliwej duszy 

swojej (2. Piotra 2,8). Zamiast radować się społecznością z Bogiem, 

znajdował się z dala od Niego. Zamiast być zdolnym, by wstawiać się 

za innymi, mógł prosić co najwyżej za siebie samego. Pan pozostał 

u Abrahama, aby podzielić się z Nim swoimi myślami i wtajemniczyć 

go w swe plany, podczas gdy do Sodomy posłał jedynie swoich anio-

łów, których Lotowi zaledwie z biedą udało się namówić do zatrzy-

mania się w jego domu. Nie, będziemy nocowali na dworze, brzmiała 



– 218 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

ich początkowa odpowiedź. Jak bardzo ich wyraźne wzbranianie się 

przed przyjęciem gościny Lota różni się od ochotnego zaakceptowa-

nia zaproszenia Abrahama, wyrażającego się w słowach: Uczyń tak, 

jak powiedziałeś (1. Mojżeszowa 18,5). 

Przyjęcie gościny jest bardzo znaczące. Wyraża ono społeczność 

gościa z gospodarzem. Wstąpię do niego i będę z nim wieczerzał, a on 

ze mną; Skoroście mnie uznali za wierną Panu, wstąpcie do domu 

mego i zamieszkajcie (Objawienie 3,20; Dzieje 16,15). Z pewnością 

można by tu przytoczyć słowa samego Pana Jezusa: Jeśli kto mnie 

miłuje, słowa mojego przestrzegać będzie, i Ojciec mój umiłuje go, 

i do niego przyjdziemy i u niego zamieszkamy (Jana 14,23). Postawa 

aniołów względem Lota zawierała zatem jednoznaczne potępienie 

jego zaangażowania i udziału w sprawach Sodomy. Woleli raczej 

spędzić całą noc pod gołym niebem aniżeli nocować pod dachem 

męża, który znajdował się na niewłaściwym stanowisku. Zdaje się, 

że ich wyprawa do Sodomy doprawdy nie miała żadnego innego 

celu, jak tylko uwolnienie Lota – i to ze względu na Abrahama, jak 

czytamy: A Bóg, niszcząc miasta tego okręgu, wspomniał na Abrahama 

i ocalił Lota od zagłady, gdy niszczył miasta, w których mieszkał Lot. 

Widzimy zatem, że dzięki Abrahamowi Lot uszedł przed niechyb-

nym sądem. Jest to fakt godny najwyższej uwagi. Pan nie ma spo-

łeczności z usposobionym światowo sercem, a to właśnie miłość do 

świata skłoniła Lota do zapuszczenia korzeni w moralnym bagnie 

Sodomy. Nie zaprowadziła go tam wiara, również nie jego niebiań-

skie usposobienie ani jego sprawiedliwa dusza. Tylko jego miłość 

do teraźniejszego złego wieku (lub świata) (Galacjan 1,4) kazała mu 

najpierw wybrać, potem rozbić namioty aż do Sodomy, a na koniec 

zasiąść w bramie miasta. Cóż za straszny wybór! Rzeczywiście, to były 



– 219 –

Sąd nad Sodomą i Gomorą

dziurawe cysterny, które wody zatrzymać nie mogą, laska nadłamanej 

trzciny, która wbiła się w jego dłoń (Jeremiasza 2,13; Izajasza 36,6). 

Próby wyznaczania sobie drogi na własną rękę muszą się dla nas 

zakończyć goryczą. Z pewnością popełnimy wtedy najsmutniejsze 

błędy. O ileż lepiej jest, gdy pozwolimy Bogu wytyczyć naszą ścieżkę 

i powierzymy Mu wszystko w usposobieniu małego, ufnego dziecka. 

On jest tym, który w swojej nieomylnej mądrości i nieskończonej 

miłości może i chce wszystko za nas uregulować! 

Bez wątpienia Lot uważał, że przesiedlenie się do Sodomy przy-

służy się całej rodzinie. Niemniej jednak następstwa tej decyzji poka-

zują, jak bardzo się mylił. Koniec jego smutnej historii ostrzega nas 

z całą powagą, abyśmy zwracali baczną uwagę na pierwsze przejawy 

ogarniającego nas światowego usposobienia. Poprzestawajcie na tym, 

co macie (Hebrajczyków 13,5). Dlaczego? Czyżby dlatego, że mamy 

dobre dochody i wszystkie nasze życzenia są zaspokojone? Czy to 

powinno być powodem naszego zadowolenia? Nie to, lecz obietnica 

Pana: Nie porzucę cię ani cię nie opuszczę (Hebrajczyków 13,4-5). Jaki 

błogosławiony dział! Gdyby Lot dał się nim zadowolić, nie szukałby 

obfitych w wodę równin Sodomy.

Marne świadectwo

Jeśli potrzebujemy jeszcze innych powodów, dla których nasze 

życie powinno charakteryzować się poprzestawaniem na małym, 

znajdziemy je z pewnością w dalszym przebiegu tego rozdziału. 

Jakie szczęście i zaspokojenie stało się udziałem Lota na tej drodze? 

Żadne. Mieszkańcy Sodomy otoczyli jego dom i grozili, że wyważą 

drzwi. Na próżno próbował załagodzić rozjuszony tłum przez pro-



– 220 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

pozycje z najniższej półki. Każdy, kto wiąże się ze światem, licząc 

na poprawę swej pozycji, musi liczyć się z tym, że będzie musiał 

żąć konsekwencje swojej decyzji. Nie możemy ciągnąć zysków ze 

świata i myśleć, że uda nam się złożyć wobec niego efektywne świa-

dectwo. Ale oni odparli: Idź precz! I mówili: Jeden jedyny przyszedł 

tu jako przybysz, a teraz chce być sędzią (1. Mojżeszowa 19,9). Tak 

się nie da. Jedyna droga, która otwiera przed nami możliwość do 

potępienia świata, polega na życiu w odłączeniu od niego (ale nie 

w pysznym usposobieniu faryzeuszy) w mocy udzielonej nam łaski. 

Osoba, która ze względu na swe własne korzyści podtrzymuje więź 

ze światem, a jednocześnie podejmuje starania, by przekonać go 

o jego błędnych drogach, będzie musiała przekonać się, że jej zabiegi 

spełzną niestety na niczym. Świat nie wzruszy się takim świadec-

twem. Tak było w przypadku Lota. Wydawało się [im], że żartuje 

(1. Mojżeszowa 19,14). Nie ma sensu mówić o nadchodzącym sądzie, 

gdy samemu szuka się działu i radości na miejscu, które ma on trafić.

Abraham znajdował się na lepszym stanowisku, które pozwalało 

mu mówić o sądzie. Znajdował się poza obszarem niebezpieczeń-

stwa. Sodoma mogła stać w płomieniach, ale namioty obcego przy-

bysza w Mamre nie były nimi zagrożone.

Pochodzenie Moabitów i Ammonitów

Co więcej, Lot nie bez żalu opuszcza miejsce swojego wyboru. 

Aniołowie, którzy byli zmuszeni chwycić go za rękę i nakłaniać do 

ucieczki, napominali go: Ratuj się, bo chodzi o życie twoje (1. Mojże-

szowa 19,17; jedynie swoje życie był w stanie wyratować). Gdy kazali 

mu uciekać w góry, zaoponował: 



– 221 –

Sąd nad Sodomą i Gomorą

Nie, Panie! Oto sługa twój znalazł przychylność w oczach two-

ich i okazałeś wielką łaskę wobec mnie, zachowując mnie przy 

życiu. Lecz ja nie zdążę ujść w góry, zanim mnie nie dosięgnie 

nieszczęście i umrę. Oto jest miasto w pobliżu, do którego mogę 

uciec. Jest ono małe. Pozwól mi, proszę, tam uciekać. Choć jest 

ono małe, w nim ocalę życie (1. Mojżeszowa 19,18-20). 

Zachowywał się niczym tonący, który chwyta się słomianego 

kapelusza. Chociaż aniołowie nakłaniają go, by uciekał w góry, 

wzbrania się i upiera przy małym mieście, nędznym skrawku tego 

świata. Bał się, że na miejscu, do którego prowadziło go miłosierdzie 

Boże, spotka go śmierć. Obawiał się najgorszego i jedyną możliwość 

ratunku widział w małym mieście – również miejscu jego wyboru. 

Jakież to smutne! Lot cały czas nie potrafił zaufać Bogu i powierzyć 

się w Jego ręce. Zbyt długo żył z dala od Boga, zbyt długo wdychał 

atmosferę brudnego miasta, aby był w stanie docenić czyste powie-

trze obecności Bożej i oprzeć się na mocnym ramieniu Wszechmo-

gącego. Był zupełnie zdezorientowany i nie rozumiał, co się wokół 

niego dzieje. Gniazdo, które uwił sobie na tej ziemi, zostało nagle 

zburzone i nieszczęśliwy mąż nie miał na tyle wiary, aby rzucić się 

w ramiona Boże. Nie pielęgnował wcześniej społeczności z niewi-

dzialnym światem, a teraz świat widzialny wyśliznął mu się zupeł-

nie nagle i nieoczekiwanie spod nóg. Ogień i siarka miały spaść 

z nieba na wszystkie rzeczy, które były mu drogie i w których pokła-

dał swoją nadzieję. Zaskoczył go złodziej i zdaje się, że Lot stracił 

w tym momencie całą swą duchową siłę, wewnętrzną równowagę 

i opanowanie. Jego zaradność się wyczerpała. Natomiast świato-

wość, która obezwładniła jego serce, zwycięża i tym razem, każąc 



– 222 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

mu szukać schronienia w małym mieście. Również i tam nie czuje 

się pewnie. Opuszcza miasto i ucieka w góry, czyniąc ze strachu 

dokładnie to, czego uprzednio nie chciał zrobić na wyraźny rozkaz 

posłańca Bożego.

A jaki jest koniec Lota? Własne dzieci upijają go. W tym smutnym 

stanie staje się narzędziem, przez które Moabici i Ammonici – nie-

przejednani wrogowie Boży – zostają powołani do bytu. Jakaż mno-

gość poważnych pouczeń tkwi w historii Lota! Chciejmy wreszcie 

rozpoznać, czym jest świat i jak tragiczne w skutkach jest dawanie 

sercu przyzwolenia, by się za nim uganiać. Jakże wyrazistą ilustracją 

słów: Nie miłujcie świata ani rzeczy, które są na świecie (1. Jana 2,15) 

są dzieje Lota! „Sodomy” i „Soary” tego świata są wszystkie po jed-

nych pieniądzach. Serce nie znajdzie w nich ani bezpieczeństwa, 

ani pokoju, ani też prawdziwego zaspokojenia. Sąd Boży kładzie 

swój straszny cień na całą scenę, a sam Bóg jedynie w swojej cier-

pliwości i miłosierdziu powstrzymuje miecz sądu, gdyż nie chce, 

aby ktokolwiek zginął, lecz chce, aby wszyscy przyszli do upamiętania 

(2. Piotra 3,9). 

Dokładajmy zatem wszelkich starań, by kroczyć drogą świętego 

odłączenia od świata! Oby obfite w wodę równiny Sodomy nie miały 

dla nas żadnego uroku! Rozpatrujmy ich blask i bogactwa jedy-

nie w świetle przyszłej chwały Chrystusa! Chciejmy unieść się jak 

Abraham ponad te wszystkie marne rzeczy do obecności samego 

Pana i z tego wzniosłego punktu widzenia przyglądać się upadkowi 

i zepsuciu tej ziemi! Wiara postrzega ten świat jako kupę gruzu. 

Już niedługo stanie się nią naprawdę, gdy niebiosa z trzaskiem prze-

miną, a żywioły rozpalone stopnieją, ziemia i dzieła ludzkie na niej 

spłoną (2. Piotra 3,10). Wszystkie rzeczy, za którymi uganiają się 



– 223 –

Sąd nad Sodomą i Gomorą

synowie tego świata, o które tak się troszczą i niejednokrotnie tak 

gorzko się kłócą, spłoną. A kto wie, jak niedługo to się stanie? Gdzie 

jest Sodoma? Gdzie jest Gomora? Gdzie są miasta owej równiny, te 

miasta tętniące życiem? Zniknęły, zmiecione z powierzchni ziemi 

przez sąd Boży, strawione ogniem i siarką. Teraz sądy wiszą nad 

całym winnym światem. Nadchodzi dzień, który pali jak piec (Mala-

chiasza 3,19), ale jeszcze dzisiaj rozbrzmiewa radosna nowina łaski 

i osiąga wiele serc. Szczęśliwi ci, którzy słysząc ją, dają jej wiarę! 

Szczęśliwi wszyscy, którzy uciekają na niezachwianą skałę zbawie-

nia Bożego, którzy znajdują schronienie pod krzyżem Syna Bożego, 

otrzymując tam przebaczenie i pokój!





– 225 –

ROZDZIAŁ 20

ABRAHAM I SARA U ABIMELECHA

Poważne uchybienie

Rozdział ten przedstawia dwie bardzo ważne zasady: Po pierwsze 

moralne upokorzenie, jakiego doświadczyć może dziecko Boże wobec 

świata, a po drugie godność, w jakiej stoi przed Bogiem. Abrahama 

po raz kolejny naszła obawa przed niekorzystnymi okolicznościami, 

co potrafimy dobrze zrozumieć. Zatrzymał się w Gerarze i odczuwał 

strach przed mieszkającymi tam ludźmi. Jego lęk uwarunkowany 

był słusznym spostrzeżeniem, że Bóg nie przebywa pośród nich i że 

ludzie ci nie znają bojaźni Bożej. Przy tym wszystkim zapomniał jed-

nak, że Bóg był zawsze przy nim. Zdaje się, że więcej myślał o miesz-

kańcach Geraru niż o Tym, który był mocniejszy niż oni wszyscy, 

a ponieważ nie ufał Bogu, że jest w stanie zachować Sarę, uciekł się 

do tego samego podstępu, którym posłużył się wiele lat wcześniej 

w Egipcie. Jakże poważne ostrzeżenie! Ojciec wierzących poszedł 

w złym kierunku, ponieważ odwrócił swój wzrok od Boga. Przez jakiś 

czas centrum dla jego myśli i serca nie stanowił Bóg, dlatego uległ 

pokusie. Jak słuszne jest spostrzeżenie, że tylko wtedy jesteśmy silni, 

gdy w poczuciu naszej własnej słabości uchwycimy się kurczowo 

Boga! Nic nie może nam zaszkodzić, dopóki idziemy drogą, którą On 



– 226 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

sam nam wyznaczył. Gdyby Abraham polegał na Bogu, mieszkańcy 

Geraru nie zwróciliby na niego uwagi. Wtedy też mógłby w trudnych 

okolicznościach złożyć świadectwo o wierności Bożej i zachować 

swoją godność, którą miał jako wierzący.

Jak smutny jest widok dzieci Bożych, które zniesławiają swojego 

Ojca i poniżają się przed światem, ponieważ straciły przekonanie, że 

Boża moc jest wystarczająco wielka, by sprostać wszystkim trudno-

ściom. Dopóki urzeczywistniamy prawdę, że wszystkie nasze zdroje 

są w Bogu (porównaj Psalm 87,7), jesteśmy górą ponad wpływami 

tego świata. To wiara stanowi o moralnej godności człowieka. Prze-

nosi nas daleko poza obszar myśli świata. Bo jakże człowiek tego 

świata albo też światowo usposobiony chrześcijanin miałby pojąć 

coś z życia wiary? Źródło, z którego czerpie wiara, jest w jego poję-

ciu niedostępne. Żyje płytkimi sprawami doczesnymi, ma zaufanie 

i nadzieję, dopóki widzi coś, co pozwala mu je żywić, ale obca jest 

mu myśl, żeby opierać się wyłącznie na obietnicy niewidzialnego 

Boga. Człowiek wiary zachowuje jednak spokój nawet w okoliczno-

ściach, w których upadła ludzka natura nie widzi żadnego wyjścia. 

To dlatego dla naturalnego myślenia człowieka wiara wydaje się 

dziwnie beztroska, lekkomyślna i niedorzeczna. Jedynie ci, którzy 

znają Boga, są w stanie udzielić aprobaty czynom wiary, ponieważ 

tylko oni potrafią zrozumieć pobudki takiego działania.

W rozważanym przez nas rozdziale mąż Boży przez swoje czyny 

niewiary naraził się na naganę i słuszne zarzuty ze strony tego 

świata. Nie mogło być inaczej, ponieważ, jak już zauważyliśmy, 

jedynie wiara jest w stanie nadać prawdziwą wzniosłość naszemu 

charakterowi i postępowaniu. Często spotykamy się z ludźmi, którzy 

z natury mają szczery i szlachetny charakter. Jednak szczerości i szla-



– 227 –

Abraham i Sara u Abimelecha

chetności człowieka nieodrodzonego nie można w pełni zaufać. Jest 

tak dlatego, że stoi on na niepewnym fundamencie i łatwo ulega 

presji okoliczności. Jedynie wiara jest w stanie z żywą mocą połączyć 

trwale duszę z Bogiem – jedynym źródłem prawdziwej moralności. 

Zauważmy również, jak często ci, którzy przyjęli Boga, gdy opusz-

czają drogę wiary, upadają jeszcze głębiej niż inni ludzie. Fakt ten 

tłumaczy nam zachowanie Abrahama na tym etapie jego historii.

Czynimy tutaj jeszcze jedno odkrycie. Zauważamy, że Abraham 

od lat pielęgnował w swoim sercu coś z gruntu złego. Wydaje się, że 

swoją drogę rozpoczął już z pewnymi zastrzeżeniami, które wynikały 

z braku bezwarunkowego zaufania do Boga. Gdyby Abraham potrafił 

zaufać Bogu całkowicie w sprawie Sary, nie musiałby ratować się 

na własną rękę. A kto mógłby zaszkodzić tym, którzy znajdują się 

pod Jego przemożną opieką? Niemniej dzięki łasce Abraham został 

doprowadzony do punktu, w którym odkrył korzenie tego grzechu. 

Wyznał i osądził zło oraz został od niego uwolniony, ponieważ nie 

może być mowy o błogosławieństwie i duchowej mocy, dopóki każda 

odrobina kwasu nie zostanie odkryta i usunięta. Cierpliwość Boża jest 

niewyczerpalna. On może czekać i znosić nas cierpliwie, ale nigdy nie 

wyniesie wierzącego na wyżyny błogosławieństwa i mocy, dopóki nie 

osądzi on resztek rozpoznanego zła. Tyle chciałbym powiedzieć na 

temat sytuacji, jaka zaistniała między Abimelechem a Abrahamem. 

Przyjrzyjmy się teraz moralnej godności Abrahama w oczach Boga.

Sposób, w jaki Bóg postrzega swoje dzieci

W historii ludu Bożego zauważymy niejednokrotnie z wielkim 

zdziwieniem, jak wielka jest różnica pomiędzy tym, czym jest on 



– 228 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

w oczach Boga, a czym w ocenie świata. Bóg widzi swoje dzieci 

w Chrystusie. Z tego też powodu nie widzi na nich zmazy lub skazy, 

lub czegoś w tym rodzaju. Co się tyczy ich stanowiska w Chrystusie, 

są na zawsze uczynieni doskonałymi. Nie są już dłużej w ciele, lecz 

w Duchu (Efezjan 5,27; 1,4-6; 1. Jana 4,17; Rzymian 8,9).

Wierzący sam w sobie pozostaje jednak słabym, niedoskonałym 

i często uchybiającym stworzeniem. Ponieważ świat widzi tylko to, 

czym dziecko Boże jest samo w sobie, tak wielka przepaść dzieli 

jego ocenę od oceny Boga. Niemniej przywilejem Boga jest objawiać 

piękno i doskonałość swojego ludu. Tak, jest to Jego wyłączny przy-

wilej, ponieważ to On sam obdarzył nimi dzieci Boże. Są one piękne 

tylko dlatego, że On uczynił je pięknymi. Dlatego też ma prawo, 

aby odkryć tę ich urodę. Czyni to w sposób, który odpowiada Jego 

naturze, gdy tylko wróg zbliża się, aby oskarżać, przeklinać i uwła-

czać tym, którzy należą do Niego. Gdy Balak przyszedł, aby przekląć 

potomków Abrahama, Pan powiedział: W Jakubie nie dopatrzyłem się 

niczego zdrożnego, nie widziałem obłudy w Izraelu oraz: Jakże piękne są 

twoje namioty, Jakubie, Twoje siedziby, Izraelu! (4. Mojżeszowa 23,21; 

24,5). Gdy szatan stanął po prawicy arcykapłana Jozuego, aby się mu 

sprzeciwiać, anioł Pański powiedział: Niech cię zgromi Pan, szatanie! 

(Zachariasza 3,2).

Tak więc sam Pan staje między swoimi dziećmi a każdym, który 

chce je oskarżać. Na oskarżenia nie odpowiada wskazaniem na ich 

przyrodzoną szlachetność (bo o niej nie może być mowy) ani na to, 

czym są w oczach świata. Nie, zamiast tego tłumaczy, co On sam 

z nich uczynił i na jakim stanowisku je postawił. To dlatego, choć 

Abraham poniżył się boleśnie w oczach Abimelecha i król Geraru 

musiał go słusznie zganić, to jednak gdy tylko Pan wziął sprawy 



– 229 –

Abraham i Sara u Abimelecha

w swoje ręce, powiedział do Abimelecha: Umrzesz, a o Abrahamie: 

Jest prorokiem. On będzie modlił się za ciebie, abyś żył. Tak, pomimo 

prostoty serca i czystych dłoni Abimelecha król Geraru nadal pozosta-

wał mężem śmierci, który uzdrowienie swojego domu zawdzięczał 

wstawiennictwu obcego przybysza. Tak postępuje Bóg. Na osob-

ności może z całą powagą rozmawiać ze swoim dzieckiem o jego 

krzywych drogach, ale gdy tylko wróg podnosi swój oskarżycielski 

głos, występuje w obronie swojego sługi. Nie dotykajcie pomazańców 

moich, prorokom moim zła nie wyrządzajcie!; Kto was dotyka, dotyka 

źrenicy mojego oka; Któż będzie oskarżał wybranych Bożych? Przecież 

Bóg usprawiedliwia (1. Kronik 16,22; Zachariasza 2,12; Rzymian 8,33). 

Żadna strzała wroga nie może przebić tarczy, za którą Pan chroni 

najsłabsze owce swojej trzody, nabytej za cenę kosztownej krwi 

Chrystusa. On chroni swój lud w swoim szałasie. On stawia ich 

nogi na wiecznej skale. On wynosi ich głowy ponad wszystkich 

wrogów dookoła i wypełnia ich serca trwałą radością zbawienia 

(Psalm 27,5-6). 





– 231 –

ROZDZIAŁ 21

NARODZINY IZAAKA.  
WYPĘDZENIA HAGAR I ISMAELA.

Wypełnienie obietnicy

I nawiedził Pan Sarę, jak obiecał: uczynił Pan Sarze, jak zapowiedział 

(1. Mojżeszowa 21,1). W wierszu tym znajdujemy wypełnienie obiet-

nicy – owoc cierpliwego polegania na Bogu i czekania na Jego czas. 

Jeszcze nigdy nie było kogoś, kto na próżno polegałby na Bogu. 

Dusza, która przez wiarę przywłaszcza sobie obietnice Boże, ma rze-

czywistość, która jej nigdy nie oszuka. Tak było u Abrahama, to samo 

przeżywali wszyscy wierzący na przestrzeni czasów i tego samego 

doświadczą wszyscy, którzy pokładają swą ufność w żywym Bogu. 

Jak bardzo uspokaja nasze serca świadomość, że w tym ułudnym, 

pełnym iluzji świecie, w samym Bogu mamy nasz dział i miejsce spo-

czynku i że możemy opierać się na dwóch niezmiennych rzeczach – 

Słowie Bożym i Jego przysiędze (porównaj Hebrajczyków 6,13-18)!

Gdy obietnica Boża stała przed Abrahamem jako fakt dokonany, 

z pewnością musiał uznać głupotę swoich własnych usiłowań, jakie 

podjął w celu skrócenia czasu oczekiwania na nadejście spełnienia 

obietnicy. Co się tyczy obietnicy, Ismael okazał się zupełnie bez-

użyteczny. Z pewnością był przedmiotem naturalnej, ojcowskiej 



– 232 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

miłości Abrahama, co tylko utrudniało Abrahamowi spełnienie 

otrzymanego później zlecenia, ale w żaden sposób nie przysłużył się 

do wypełnienia zamysłów Boga lub utwierdzenia wiary Abrahama. 

Natura (ciało) nie może uczynić nic dla Boga. Bóg musi nawiedzić 

i uczynić. Wiara musi czekać, a natura ma być spokojna – jako mar-

twa i bezwartościowa musi całkowicie zniknąć z pola widzenia. 

Ona nie ma prawa do działania. Dopiero wtedy chwała Boże może 

zajaśnieć w swej pełni, a wiara może odebrać swą nagrodę. I poczęła 

Sara, i urodziła Abrahamowi syna w starości jego, w tym czasie, jak Bóg 

mu zapowiedział (1. Mojżeszowa 21,2). Istnieje oznaczony przez Boga 

czas i to właśnie na ten czas wierzący ma cierpliwie czekać. Czas 

może się dłużyć i oczekiwanie na moment spełnienia się nadziei 

może przyprawiać serce o chorobę, ale duchowe usposobienie 

zawsze znajdzie swą ulgę w błogim przekonaniu, że wszystko musi 

służyć ostatecznie manifestacji chwały Bożej. 

Gdyż widzenie dotyczy oznaczonego czasu i wypełni się nie-

zawodnie. Jeżeli się odwleka, wyczekuj go, gdyż na pewno 

się spełni, nie opóźni się. Oto człowiek niesprawiedliwy nie 

zazna spokoju duszy, ale sprawiedliwy z wiary żyć będzie 

(Habakuka 2,3-4). 

Jakże cudowną rzeczą jest wiara! Ona podnosi obietnicę Bożą do 

rangi teraźniejszej rzeczywistości. Jeszcze na długo przed jej spełnie-

niem potrafi się nim radować. Przez moc wiary dusza zostaje zacho-

wana na posterunku oczekiwania, choćby nawet wszystko zdawało 

się świadczyć przeciwko niej i w określonym czasie Bóg wypełni jej 

usta śmiechem. Abraham miał sto lat, gdy mu się urodził syn jego Izaak 



– 233 –

Narodziny Izaaka. Wypędzenia Hagar i Ismaela.

(1. Mojżeszowa 21,5). Natura nie miała się czym chwalić. Bezradność 

człowieka dała Bogu okazję, aby się objawił. Sara mogła powiedzieć: 

Śmiech mi uczynił Bóg; ktokolwiek usłyszy, śmiać się będzie ze mną (BG, 

1. Mojżeszowa 21,6). Tryumfująca radość przepełnia po brzegi sferę, 

w której daje się Bogu pole do działania.

Izaak i Ismael – stara i nowa natura

Narodziny Izaaka wprowadziły do domu Abrahama zupełnie nowy, 

niespodziewany element. Syn wolnej objawił prawdziwy charakter 

syna niewolnicy. Izaak stał się dla domu Abrahama tym, czym jest 

zaszczepienie nowej natury w duszy grzesznika. Ismael się wcale nie 

zmienił, ale Izaak się narodził. Syn niewolnicy nie mógł stać się przez 

narodziny Izaaka kimś innym – cały czas był tym samym synem 

niewolnicy. Mógł rozmnożyć się bardzo i stać ojcem licznego ludu, 

mógł zamieszkać na pustyni, być wyśmienitym łucznikiem i ojcem 

dwunastu książąt, ale na zawsze pozostał synem niewolnicy. Z dru-

giej zaś strony Izaak, choć słaby i pogardzany, był synem wolnej. 

Jego stanowisko, jego charakter, przywileje i nadzieje – wszystko 

otrzymał od Pana. Co się narodziło z ciała, ciałem jest, a co się naro-

dziło z Ducha, duchem jest (Jana 3,6). 

Nowe narodziny nie mają nic wspólnego z przemianą starej 

natury, lecz są zwyczajnie wprowadzeniem nowej. Są wszczepie-

niem natury drugiego Adama w grzesznika, jakie dokonuje się przez 

działalność Ducha Świętego na mocy dokonanego przez Chrystusa 

dzieła odkupienia. Odbywają się w zgodności z nieograniczoną wolą 

i zamysłem Boga. W tej samej chwili, w której grzesznik uwierzy 

z serca w Pana Jezusa i wyzna Go swymi ustami, otrzymuje zaczątek 



– 234 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

nowego życia, a życiem tym jest Chrystus. Jest zrodzony z Boga, jest 

dzieckiem Bożym, synem wolnej (czytaj Rzymian 9,10; Kolosan 3,4; 

1. Jana 3,1-2; Galacjan 3,26; 4,31). 

Niemniej jednak to wprowadzenie nowej natury nie zmienia 

w żaden sposób charakteru starej. Ta pozostaje tym, czym była – 

nie staje się ani krzty lepsza. Jej zły charakter jest jeszcze bardziej 

widoczny i uwypuklony przez obecność nowej, natury, która stanowi 

jej zupełne przeciwieństwo: Gdyż ciało pożąda przeciwko Duchowi, 

a Duch przeciwko ciału, a te są sobie przeciwne (Galacjan 5,17). Wiersz 

ten przedstawia nam oba te elementy w ich skrajnym kontraście. 

Jeden służy temu, by jeszcze wyraźniej objawić prawdziwe obli-

cze drugiego.

Ta ważna nauka o istnieniu dwóch natur w wierzącym czło-

wieku jest ogółem słabo rozumiana. Nie zmienia to jednak nic 

z faktu, że dusza zrodzonego na nowo człowieka, dopóki jej nie 

zrozumie, chodzi po omacku, nie rozpoznając prawdziwego sta-

nowiska i przywilejów dziecka Bożego. Niektórzy mniemają, że 

nowe narodziny polegają na stopniowej przemianie, jaka doko-

nuje się w starej naturze – proces ten ma trwać tak długo, aż cały 

człowiek zostanie w pełni przemieniony. Na podstawie różnych 

wersetów Nowego Testamentu z łatwością można udowodnić, 

że jest to błędne mniemanie. Tak więc czytamy np.: Zamysł ciała 

jest wrogi Bogu (Rzymian 8,7). Jakże to, co Pismo nazywa wrogością 

wobec Boga, miałoby być zdolne do jakiejkolwiek poprawy? Apostoł 

pisze dalej: ...nie poddaje się bowiem zakonowi Bożemu, bo też nie 

może. Jeżeli nie potrafi poddać się zakonowi Bożemu, jakże miałaby 

się zmienić? Czytamy również: Co się narodziło z ciała, ciałem jest 

(Jana 3,6). Rób z ciałem, co chcesz – i tak pozostanie ciałem. Choćbyś 



– 235 –

Narodziny Izaaka. Wypędzenia Hagar i Ismaela.

głupca starł w moździerzu tłuczkiem razem z krupami, nie opuści go 

głupota (Przypowieści Salomona 27,22). Wszelka próba, by z głupoty 

uczynić mądrość, z góry skazana jest na niepowodzenie. Dlatego też 

niebiańska mądrość musi zamieszkać w sercu, które dotychczas do 

reszty opanowane było przez głupotę. Zewlekliście z siebie starego 

człowieka (Kolosan 3,9), pisze apostoł Paweł. Nie twierdzi: Udosko-

naliliście starego człowieka lub pracujecie nad nim i udoskonalacie go, 

lecz zewlekliście. To wielka różnica, czy ktoś przerabia starą suknię, 

czy wyrzuca ją i zakłada nową. W powyżej przytoczonym werse-

cie mowa jest rzeczywiście o ściągnięciu starej i przyobleczeniu się 

w nową suknię. Nauka o stopniowym udoskonalaniu starej natury 

jest błędna. Stara natura jest niepoprawialna i nie pozostaje nam 

nic innego, jak tylko trzymanie jej w śmierci – i to w mocy nowego 

życia, które mamy przez zjednoczenie się z naszą zmartwychwstałą 

Głową, przebywającą w chwale niebios.

Narodziny Izaaka nie służyły zatem polepszeniu Ismaela, lecz 

unaoczniły istniejący kontrast pomiędzy nim a synem obietnicy. 

Może do momentu pojawienia się Izaaka na scenie Ismael był spo-

kojnym, dobrym synem, niesprawiającym znaczniejszych kłopo-

tów. Dopiero teraz odsłonił swe prawdziwe oblicze, prześladując 

dziecię zmartwychwstania i szydząc z niego. Co na to poradzić? 

Może należałoby popracować nad temperamentem Ismaela? Nie, 

jedyny środek zaradczy widzimy w bezkompromisowych słowach: 

Wypędź tę niewolnicę i jej syna, nie będzie bowiem dziedziczył syn tej 

niewolnicy z moim synem Izaakiem! (1. Mojżeszowa 21,10). Tego, co 

krzywe, nie da się wyprostować (Kaznodziei Salomona 1,15). Trzeba 

zatem wyzbyć się tego, co krzywe, by zająć się tym, co proste. Szkoda 

wysiłku na daremne próby wyprostowania tego, co krzywe. Wszyst-



– 236 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

kie usiłowania poprawienia natury człowieka są w oczach Boga 

zupełnie daremne. Nie przyniosą żadnych skutków, jedynie gorzkie 

rozczarowanie. Być może istnieje w tym jakiś sens, by uszlachetniać 

i ulepszać narzędzia, jakimi posługuje się człowiek i rzeczy, jakie 

ma w posiadaniu, ale Bóg dał swoim dzieciom lepsze zajęcie – pie-

lęgnację tego, co wyszło spod Jego własnej ręki, jest Jego (nowym) 

stworzeniem, którego owoce nie wychwalają natury, lecz służą 

pomnożeniu chwały Bożej. 

Wolność a niewola

Wielki błąd zborów w Galacji polegał na wprowadzaniu żądań skie-

rowanych do natury człowieka (ciała). Zbawienie uzależniano od 

czegoś, co leżało w zasięgu człowieka, co był on w stanie uczynić 

lub czego potrafił dotrzymać: A pewni ludzie, którzy przybyli z Judei, 

nauczali braci: Jeśli nie zostaliście obrzezani według zwyczaju Mojżeszo-

wego, nie możecie być zbawieni (Dzieje 15,1). W praktyce było to jed-

noznaczne z obalaniem dopiero co wzniesionej cudownej budowli 

odkupienia, która, jak wie każdy wierzący, spoczywa wyłącznie na 

fundamencie dokonanego przez Chrystusa dzieła. Uzależnianie zba-

wienia od czegokolwiek, co ma swoje źródło w człowieku, oznacza 

chybić celu. Innymi słowy: Ismael musiał być wypędzony, a wszyst-

kie nadzieje Abrahama musiały skupić się na tym, co sam Bóg dał 

i uczynił w osobie Izaaka. Nie muszę chyba dodawać, że na tej drodze 

nie pozostaje dla człowieka ani odrobina miejsca do wywyższania 

samego siebie i chełpienia się. Gdyby nasza teraźniejsza lub przyszła 

szczęśliwość choćby odrobinę zależała od przemiany naszej starej 

natury – choćby i Bóg jej dokonał – ciało, nasze własne Ja miałoby 



– 237 –

Narodziny Izaaka. Wypędzenia Hagar i Ismaela.

powód do chluby. Tym samym wszelka chwała nie należałaby do 

Boga. Choć moja natura uległaby przemianie, to jednak nie nego-

wałoby to wszystkiego, co moje. Moja własna natura, choćby i zmie-

niona, miałaby udział w dziele zbawienia. Natomiast gdy zostaję 

wprowadzony w sferę nowego stworzenia, widzę, że w nim wszystko 

jest z Boga – przez Niego zaplanowane, przygotowane i dokonane. 

Bóg jest tym, który działa, a ja stoję i przyglądam się w milczeniu 

z podziwem i uwielbieniem. On jest tym, który błogosławi, ja otrzy-

muję błogosławieństwo. A rzecz to jest bezsporna, że mniejszy od więk-

szego otrzymuje błogosławieństwo (Hebrajczyków 7,7). On jest tym 

większym, ja tym mniejszym. Prawda ta nadaje chrześcijaństwu 

zupełnie szczególny charakter i odróżnia go od każdego innego 

systemu religijnego, stworzonego przez człowieka. Każda ludzka 

religia daje w swym domu mniej lub więcej miejsca niewolnicy i jej 

synowi, proponując człowiekowi cośkolwiek, czym może się chlu-

bić. W przeciwieństwie do tego chrześcijaństwo wyklucza wszelki 

współudział człowieka w dziele odkupienia, oddając wszelką cześć 

Temu, któremu jedynie się ona należy.

Przyjrzyjmy się na chwilę, kim są rzeczywiście niewolnica i jej 

syn oraz co reprezentują sobą w obrazowej mowie Pisma Świętego. 

4. rozdział Listu do Galacjan rzuca nam światło na tę kwestię. Nie-

wolnica przedstawia przymierze zakonu, a jej syn tych wszystkich, 

którzy są z uczynków zakonu, lub stoją na jego gruncie. Niewolnica 

rodzi jedynie w niewolę i nie jest w stanie zrodzić choćby jednego 

wolnego człowieka. Jakże miałoby to być możliwe? Zakon nigdy nie 

był w stanie zapewnić wolności, gdyż sam panuje nad człowiekiem, 

jak długo ten żyje (Rzymian 7,1). Dopóki znajduję się pod czyimś 

panowaniem, nie jestem przecież wolny, a ponieważ zakon spra-



– 238 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

wuje nade mną władzę przez całe moje życie, jedynie przez śmierć 

jestem w stanie ujść jego tyranii. Taką jest nauka Listu do Rzymian 7. 

Przeto, bracia moi, i wy umarliście dla zakonu przez ciało Chrystusowe, 

by należeć do innego, do tego, który został wzbudzony z martwych, 

abyśmy owoc wydawali dla Boga (Rzymian 7,4). Na tym polega wol-

ność, bo: Jeśli więc Syn was wyswobodzi, prawdziwie wolnymi będziecie 

(Jana 8,36). Przeto, bracia, nie jesteśmy dziećmi niewolnicy, lecz wolnej! 

(Galacjan 4,31). 

W mocy tej właśnie wolności jesteśmy teraz zdolni pójść za 

rozkazem: Wypędź tę niewolnicę i jej syna! Jeśli nie wiem, że jestem 

wolny, będę próbował osiągnąć wolność przez zatrzymanie niewol-

nicy w swym domu. Innymi słowy – będę dokładać wszelkich starań, 

by otrzymać życie przez przestrzeganie zakonu, będę próbował usta-

nowić swą własną sprawiedliwość. Z pewnością ostateczne wyzbycie 

się elementu niewoli z naszego życia, wymaga naszej usilnej walki, 

gdyż zakonność jest naturalną, przyrodzoną skłonnością naszych 

serc. Słowo to bardzo nie podobało się Abrahamowi ze względu na jego 

syna (1. Mojżeszowa 21,11). Jakże bolesnym by to też nie było, jest 

to jednak wolą Bożą, abyśmy stali w wolności, do której powołał 

nas Chrystus i abyśmy nie poddawali się znowu w jarzmo niewoli 

(Galacjan 5,1).

Dołóżmy wszelkich starań, by objąć w pełni w posiadanie wszyst-

kie błogosławieństwa, jakie przewidział dla nas Bóg w Chrystusie, 

abyśmy raz na zawsze zerwali z ciałem, które ciągle chce czymś 

być, coś czynić i coś udowadniać oraz wszystkimi jego dążnościami. 

W Chrystusie istnieje pełnia, która każdy powrót do starej natury 

czyni zupełnie zbytecznym i daremnym.



– 239 –

ROZDZIAŁ 22

OFIAROWANIE IZAAKA

Bóg wystawia Abrahama na próbę

Abraham znajduje się teraz w stanie, w którym Bóg może poddać 

jego serce najcięższej próbie. W rozdziale 20. widzieliśmy, jak długo 

pielęgnowana w jego sercu przeszkoda – miejsce, które zachował dla 

siebie, nie pozwalając Bogu, by do niego zaglądał – została ostatecz-

nie usunięta; podobnie w 21. rozdziale wypędzona została niewol-

nica z jej synem, którzy stanowili kolejną przeszkodę w jego życiu 

wiary. Teraz jawi nam się na najgodniejszym stanowisku, na jakim 

może zostać postawiona dusza – stanowisku doświadczenia z ręki 

Boga. Istnieją różne rodzaje doświadczeń: doświadczenia ze strony 

szatana, doświadczenia przez zewnętrzne okoliczności, ale najwyż-

szy charakter noszą te doświadczenia, które pochodzą bezpośrednio 

od Boga, gdy On sam umieszcza swe umiłowane dziecię w piecu, by 

wypróbować autentyczność jego wiary. Bóg pragnie autentyzmu. 

Nie wystarczy mówić tylko: Panie, Panie! lub: Idę, Panie!. Serce musi 

zostać dogłębnie zbadane, aby nie pozostały w nim żadne resztki 

obłudy lub czczego wyznania. Bóg mówi: Synu mój, daj mi swoje 

serce (Przypowieści Salomona 23,26). Nie mówi: Daj mi swój umysł, 

rozum, swoje talenty, język i pieniądze, lecz swoje serce. Aby spraw-



– 240 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

dzić szczerość udzielonej przez nas na tę łaskawą ofertę odpowie-

dzi, kładzie swą rękę na coś, co jest najbliższe naszemu sercu. Do 

Abrahama mówi: Weź syna swego, jedynaka swego, Izaaka, którego 

miłujesz, i udaj się do kraju Moria, i złóż go tam w ofierze całopalnej 

na jednej z gór, o której ci powiem (1. Mojżeszowa 22,2). Oznaczało to 

naprawdę dotknięcie tego, co najbliższe sercu Abrahama i umiesz-

czenie w piecu ognistym. Bóg ma upodobanie w prawdzie ukrytej 

na dnie duszy (Psalm 51,6). Można mieć wiele prawdy na ustach 

i na języku i mieć niemałe poznanie, ale Bóg szuka prawdy w sercu. 

Zwykłe dowody miłości naszych serc nie zadowalają Go. On sam 

nie dał się nimi zadowolić, nie poprzestał na nich, lecz dał swojego 

jednorodzonego Syna! A my? Czyż nie mielibyśmy dołożyć wszel-

kich starań, by złożyć przed Nim wyjątkowe dowody naszej miłości 

do Niego, skoro On tak bardzo nas umiłował, gdy jeszcze byliśmy 

martwi w naszych grzechach i upadkach?

Nie zapominajmy jednak o tym, że Bóg okazuje nam zaszczyt, 

wystawiając nas na próbę. Nie czytamy nigdzie, żeby Bóg wystawił 

na próbę Lota. Lot został doświadczony przez Sodomę. Nie osiągnął 

nigdy takich wyżyn wiary, aby zostać doświadczonym przez rękę 

Pańską. Natomiast dla Abrahama Sodoma nie przedstawiała żad-

nej wartości i nie była dla niego pokusą. Jego rozmowa z jej królem 

w 1. Mojżeszowej 14 daje nam tego niezbity dowód. Bóg wiedział, 

że Abraham miłował Go o wiele bardziej niż skarby Sodomy, ale On 

chciał pokazać to, kładąc swój palec na najdroższy jego sercu przed-

miot. Weź Syna swego, Izaaka swego, którego miłujesz. Syn obiet-

nicy, przedmiot tak długo żywionej w cichości nadziei, przedmiot 

najgłębszej ojcowskiej miłości miał zostać teraz złożony w ofierze 

całopalnej. Oznaczało to autentyczne wystawienie wiary Abrahama 



– 241 –

Ofiarowanie Izaaka

na próbę, aby okazała się cenniejszą niż złoto w ogniu wypróbowane 

ku chwale i czci Bożej (1. Piotra 1,7). Gdyby Abraham nie opierał się 

w swej prostocie całym sercem i duszą na Panu, nie byłby w stanie 

okazać tak bezwarunkowego posłuszeństwa względem tak trudnego 

rozkazu. Sam Bóg stanowił niezachwiane oparcie dla jego serca 

i dlatego był on gotów, by oddać dla Niego wszystko.

Dusza, która znalazła wszystkie swe zdroje w Bogu (Psalm 87,7), 

bez wahania potrafi opuścić wszystkie ludzkie studnie. Jesteśmy 

w stanie rezygnować z pomocy człowieka i namacalnych, nale-

żących do sfery stworzenia rzeczy tylko w takiej mierze, w jakiej 

przez własne doświadczenie poznaliśmy naszego Stwórcę – i ani 

odrobinę więcej. Wszelkie usiłowania wyzbycia się rzeczy widzial-

nych na jakiejkolwiek innej drodze niż moc wiary, która chwyta się 

rzeczy niewidzialnych, to daremne zabiegi. Jest to absolutnie nie-

możliwe. Człowiek będzie trzymał kurczowo swego Izaaka, dopóki 

nie znajdzie swej pełni w Bogu. Jeśli przez wiarę jesteśmy w stanie 

powiedzieć: Bóg jest ucieczką i siłą naszą, pomocą w utrapieniach naj-

pewniejszą, to z pewnością będziemy umieli również dodać: Przeto 

się nie boimy, choćby ziemia zadrżała i góry zachwiały się w głębi mórz 

(Psalm 46, 2-3).

Posłuszeństwo wiary

Wstał tedy Abraham wczesnym rankiem (1. Mojżeszowa 22,3). Nie 

ociągał się. Śpieszę, a nie opóźniam się wypełniać przykazania twoje. 

Wiara nie zatrzymuje się, by rozglądać się na boki, patrzeć na oko-

liczności i kalkulować możliwe konsekwencje. Patrzy jedynie na 

Boga i mówi, jak niegdyś apostoł: 



– 242 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Ale gdy się upodobało Bogu, który mnie sobie obrał, zanim 

się urodziłem i powołał przez łaskę swoją, żeby objawić mi 

Syna swego, abym go zwiastował między poganami, ani przez 

chwilę nie radziłem się ciała i krwi (Galacjan 1,15-16). 

Gdy radzimy się ciała i krwi, nasze świadectwo i moc służby rady-

kalnie słabną, gdyż ciało i krew nie umieją być posłuszne. Jeżeli 

chcemy być szczęśliwi i uwielbić Boga, musimy wstać wcześnie 

rano i w mocy łaski wypełnić rozkaz Boży, a jeśli Słowo Boże jest 

przyczyną naszego działania, nada naszemu postępowaniu mocy 

i wytrwałości. Natomiast jeśli działamy jedynie pod wpływem jakie-

goś zewnętrznego bodźca, zaniechamy naszego działania, gdy tylko 

bodziec ten zniknie.

Dwie rzeczy są absolutnie niezbędne do życia nacechowanego 

niezłomnym postępowaniem: Duch Święty jako nadający moc 

działaniom i Słowo Boże jako przewodnik. Obie te rzeczy miał 

Abraham. Od Boga otrzymał moc do działania oraz zlecenie. Jego 

posłuszeństwo oraz poddanie się woli Bożej miały zdecydowany 

charakter. Jest to bardzo ważne. Napotykamy wiele rzeczy, które 

wyglądają na oddanie, ale w rzeczywistości nie są niczym więcej jak 

nietrwałą aktywnością woli, która nie jest podporządkowana potęż-

nemu działaniu Słowa Bożego. Pozorne oddanie jest bez wartości, 

a duch, z którego pochodzi, szybko się ulatnia. Możemy stwierdzić 

zatem następującą zasadę: Każde oddanie, które wykracza poza 

wyznaczone przez Boga granice, jest podejrzane. Jeśli ich nie osiąga, 

jest niepełne i wybrakowane. Jeżeli znajduje się całkowicie poza 

nakreśloną przez Boga sferą, błądzi. Istnieją co prawda zupełnie 

wyjątkowe drogi i działanie Ducha Bożego, które unoszą się poza 



– 243 –

Ofiarowanie Izaaka

zwykłe granice, ale w takich przypadkach świadectwo będzie na 

tyle jasne i zdecydowane, że przekona każdą duchowo usposobioną 

osobę o ich prawdziwości i pochodzeniu od Boga. Takie wyjątki nie 

przeczą wcale regule, która mówi, że prawdziwe oddanie opiera 

się zawsze na Słowie Bożym i kierowane jest przez Ducha Bożego. 

Bez wątpienia ofiarowanie własnego syna było aktem wyjątkowego 

oddania, ale musimy pamiętać, że to, co nadało mu w oczach Boga 

wartość, to był fakt, że czyn ten opierał się na wyraźnym zlece-

niu Boga.

Istnieje jeszcze inny aspekt, który znajduje się w ścisłym związku 

z autentycznym oddaniem. Jest nim duch uwielbienia. Ja i chłopiec 

pójdziemy tam, a gdy się pomodlimy (wł. oddamy Bogu cześć lub uwiel-

bimy Boga), wrócimy do was (1. Mojżeszowa 22,5). Prawdziwie oddany 

sługa nie spogląda na swą służbę i powierzone mu zadania, jakie by 

też nie były ważne, lecz na Pana – a to z pewnością wywoła u niego 

ducha uwielbienia. Jeśli miłuję mojego ziemskiego przełożonego, 

mało będzie mnie obchodziło, czy pucuję jego buty, czy prowadzę 

jego samochód. Jeśli myślę jednak więcej o sobie niż o nim, z pew-

nością wolał będę być jego kierowcą niż pucybutem. Tak samo ma 

się sprawa w służbie niebiańskiego Pana. Jeśli myślę tylko o Nim, 

będzie mi obojętne, czy głoszę Słowo, czy wykonuję namioty. Zasadę 

tę odzwierciedla zachowanie aniołów. Aniołowi jest obojętne, czy 

Bóg posyła go, by jednej nocy wytępił całą armię, czy aby otoczył 

opieką jednego dziedzica zbawienia. Sam Pan zajmuje jego myśli. 

Gdyby dwaj aniołowie zostali jednocześnie posłani z nieba – jeden, 

aby sprawować rządy nad królestwem, a drugi, by zamiatać ulice, 

nie kłóciliby się ani przez chwilę o przydział obowiązków. A jeżeli 

tak postępują aniołowie, o ileż bardziej my powinniśmy tak czynić! 



– 244 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

W każdym razie z całą pewnością sługa Pański powinien być jedno-

cześnie Jego czcicielem, a dzieło jego rąk powinno być wykonywane 

z nieustanną modlitwą. Innymi słowy – do pracy powinniśmy przy-

stępować zawsze w usposobieniu odmalowanym w słowach: Ja i chło-

piec pójdziemy tam i oddamy cześć Bogu. W ten sposób zostaniemy 

zachowani przed odruchową służbą, w którą tak łatwo popadamy, 

gdy działamy ze względu na samą pracę i istniejące potrzeby, będąc 

bardziej zajęci nimi niż samym Panem. Wszystko musi mieć źró-

dło w prostej, dziecinnej wierze w Boga i posłuszeństwie względem 

Jego Słowa.

Przez wiarę Abraham poniósł na ofiarę Izaaka, gdy był wystawiony 

na próbę, i ofiarował jednorodzonego (Hebrajczyków 11,17). Tylko, jeśli 

żyjemy w autentycznej wierze, jesteśmy w stanie rozpocząć dzieło 

w miły Bogu sposób, kontynuować je i skończyć w tym samym 

duchu. Abraham nie tylko postawił pierwszy krok na drodze, na 

której miał ofiarować swojego syna, ale szedł nią z niezmienną 

wytrwałością, aż osiągnął wyznaczone przez Boga miejsce: 

Abraham wziął drwa na całopalenie i włożył je na syna swego 

Izaaka, sam zaś wziął do ręki ogień i nóż i poszli obaj razem. 

I rzekł Izaak do ojca swego Abrahama tak: Ojcze mój! A ten 

odpowiedział: Oto jestem, synu mój! I rzekł: Oto ogień i drwa, 

a gdzie jest jagnię na całopalenie? Abraham odpowiedział: 

Bóg upatrzy sobie jagnię na całopalenie, synu mój. I szli obaj 

razem. A gdy przybyli na miejsce, o którym mu Bóg powie-

dział, zbudował tam Abraham ołtarz i ułożył drwa. Potem 

związał syna swego Izaaka i położył go na ołtarzu na drwach. 



– 245 –

Ofiarowanie Izaaka

I wyciągnął Abraham swoją rękę, i wziął nóż, aby zabić syna 

swego (1. Mojżeszowa 22,6-10). 

Był to czyn wiary w najprawdziwszym tego słowa znaczeniu. 

Nie było w nim krzty pozoru, obłudy, czczego paplania wargami, 

podczas gdy serce pozostawało z dala od Boga. Abraham nie powie-

dział: Idę, Panie!, pozostając na miejscu. U niego każdy ruch i każde 

słowo przepełnione były autentyzmem. Łatwo jest czynić widowi-

sko ze swojego rzekomego oddania, gdy nikt nie żąda jego dowodu. 

Łatwo jest powiedzieć: Choćby się wszyscy zgorszyli z ciebie, ja się 

nigdy nie zgorszę [...]. Choćbym miał z tobą umrzeć, nie zaprę się ciebie 

(Mateusza 26,33.35), ale trudniej wykazać się stanowczością, gdy 

nadchodzi pokusa. Gdy Piotr został wystawiony na próbę, całko-

wicie zawiódł. Wiara nie mówi o tym, co zamierza uczynić, lecz 

w mocy Pana czyni, co potrafi. Nie ma nic żałośniejszego niż pycha 

i zuchwałość. Natomiast wiara działa, gdy jest wystawiana na próbę, 

a dopóki nie nadejdzie jej moment, zadowala się swym skromnym 

miejscem w ukryciu i w cichości.

Nie trzeba nawet mówić o tym, że przez czyn wiary Bóg otrzy-

muje należną Mu cześć. W całej historii Abrahama nie ma takiego 

wydarzenia, przez które Bóg zostałby bardziej uwielbiony niż wła-

śnie w kraju Moria. Tam Abraham otrzymał siłę, aby poświadczyć, 

że wszystkie jego źródła były w Bogu (Psalm 87,7). Opieranie się na 

błogosławieństwach Boga jest czymś zupełnie innym niż poleganie 

na samym Bogu. Opieranie się na Jego błogosławieństwach, podczas 

gdy kanał, przez który płyną, pozostaje otwarty, nie jest żadnym 

wyczynem. Jest to coś zupełnie innego niż poleganie na nim wtedy, 

gdy kanał ten jest szczelnie zatkany. Znakomitość wiary Abrahama 



– 246 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

pokazała się w tym, że potrafił ufać Bogu i danej przez Niego obiet-

nicy odnośnie do niezliczonego potomstwa nie tylko wtedy, gdy 

Izaak stał przed nim jako okaz zdrowia i męskiej siły, lecz że ufał 

Mu równie niezachwianie wtedy, gdy wiedział, że za chwilę ujrzy 

chłopca jako dymiącą ofiarę na ołtarzu. Rzeczywiście – to było niesa-

mowite zaufanie bez jakiejkolwiek domieszki. Abraham nie pokładał 

swej ufności częściowo w Stwórcy, a częściowo w stworzeniu, lecz 

opierał się na mocnym gruncie – na samym Bogu. Sądził, że Bóg ma 

moc, nie licząc na możliwości Izaaka. Izaak bez Boga był niczym. 

Natomiast Bóg bez Izaaka był wszystkim. Jest to ważna zasada, 

a jednocześnie test badający dogłębnie serce. Jak zachowuję się, gdy 

zauważam, że kanał błogosławieństw zaczyna wysychać? Ogarnia 

mnie panika, czy może pozostaję wystarczająco blisko źródła, abym 

był zdolny przyglądać się z uwielbieniem i ufnością w sercu, jak 

wyczerpują się wszystkie ludzkie strumienie? Czy mam takie nieza-

chwiane zaufanie we wszechmoc Bożą, że jestem w stanie, mówiąc 

obrazowo, wyciągnąć rękę, wziąć nóż i zabić mojego syna? Abraham 

miał tę zdolność, gdyż jego oko spoczywało na Bogu zmartwych-

wstania, ponieważ sądził, że Bóg ma moc wskrzeszać nawet umarłych. 

Wiedział, że ma do czynienia z Bogiem i świadomość ta w pełni mu 

wystarczała. Bóg nie pozwolił mu na zadanie śmiertelnego ciosu. 

Abraham posunął się do najśmielszych granic. Bóg łaski nie mógł 

przyzwolić na to, aby je przekroczył. Oszczędził ojcowskiemu sercu 

ból, którego nie zaoszczędził samemu sobie, wydając swego umiło-

wanego Syna na śmierć. On wyszedł poza tę granicę. Niech Jemu 

będzie za to chwała! Swego własnego Syna nie oszczędził, lecz go za nas 

wszystkich wydał (Rzymian 8,32). Żaden głos nie odezwał się z nieba, 

gdy Ojciec złożył swego drogiego Syna w ofierze na Golgocie. Nie, 



– 247 –

Ofiarowanie Izaaka

ofiara została dokonana i to dzięki niej został przypieczętowany 

nasz wieczny pokój. 

Dowód wiary

Niemniej jednak dowód oddania Abrahama został złożony i przy-

jęty: ...bo teraz wiem, że boisz się Boga, gdyż nie wzbraniałeś się ofiaro-

wać mi jedynego syna swego (1. Mojżeszowa 22,12). Zauważmy, że Bóg 

mówi: Teraz wiem. Aż do tego momentu Bóg nie otrzymał dowodu. 

Wiara była obecna w sercu Abrahama i Bóg wiedział o tym. Tutaj 

jednak uczymy się ważnej prawdy, że Bóg swoje uznanie obecnej 

w sercu wiary opiera na dowodzie, który Abraham złożył na górze 

w kraju Moria. Wiara przejawia się zawsze w uczynkach, bojaźń 

Boża w owocach, które rodzi. Czyż Abraham, praojciec nasz nie został 

usprawiedliwiony z uczynków, gdy ofiarował na ołtarzu Izaaka, syna 

swego? (Jakuba 2,21). Któż ośmieliłby się wątpić w jego wiarę? Jeśli 

odmówimy mu wiary, to Abraham jawi się na górze w kraju Moria 

niczym morderca i szaleniec. Gdy jednak uwzględnimy kierującą 

nim wiarę, dostrzegamy pokornego, wiernego czciciela Pana, bogo-

bojnego, usprawiedliwionego człowieka. Wiara musi zostać udo-

wodniona. Cóż to pomoże, bracia moi, jeśli ktoś mówi, że ma wiarę, 

a nie ma uczynków? (Jakuba 2,14). Wyznanie bez mocy i owoców nie 

zadowala ani Boga, ani ludzi. Bóg szuka autentyzmu i uczci każ-

dego, u kogo go znajdzie, a co się tyczy ludzi, są oni w stanie pojąć 

jedynie żywą manifestację wiary, która przejawia się w czynach. 

Żyjemy w czasach wyznań religijnych. Mowa wiary jest na ustach 

wielu. Sama wiara, która uzdalnia człowieka, by zepchnął swą łódź 

z brzegu sprzyjających okoliczności i walczył z wiatrem i falami 



– 248 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

nawet wtedy, gdy wydaje się, że Pan zasnął na dobre – taka wiara 

to rzadka perła.

Usprawiedliwiony z wiary  
i usprawiedliwiony z uczynków

Może dobrze byłoby powiedzieć kilka słów na temat całkowitej 

zgodności i harmonii, jaka istnieje odnośnie do nauki o usprawie-

dliwieniu pomiędzy Jakubem a Pawłem. Każdy czytelnik, który 

korzy się pod boską inspiracją Pisma Świętego, wie dobrze, że w tej 

ważnej kwestii nie mamy do czynienia z Pawłem, czy Jakubem, lecz 

z Duchem Świętym, który posłużył się nimi, by spisali Jego myśli 

dokładnie tak samo, jak ja posługuję się długopisem, by przelać na 

papier moje przemyślenia. Niemożliwe jest, aby dwaj natchnieni 

przez Ducha autorzy sobie przeczyli. 

Istnieje zatem doskonała zgodność pomiędzy tymi dwoma apo-

stołami. Co się tyczy biblijnej nauki o usprawiedliwieniu, jeden 

wykłada drugiego. Paweł podaje nam wewnętrzną zasadę, Jakub – 

widoczne dla otoczenia praktyczne życie i postępowanie. Paweł 

postrzega człowieka w jego relacji z Bogiem, Jakub – w jego relacji 

z ludźmi. Potrzebujemy obu, gdyż wewnętrzna zasada bez zewnętrz-

nego życia to o wiele za mało. Podobnie zewnętrznie przyzwoite 

życie bez ukrytej w sercu wiary nie ma ani wartości, ani mocy. Abra-

ham został usprawiedliwiony, gdy uwierzył Bogu oraz został uspra-

wiedliwiony, gdy położył na ołtarzu Izaaka. W pierwszym przypadku 

widzimy jego ukryte stanowisko, drugi przedstawia nam publiczne 

uznanie przez niebo i ziemię. Dobrze jest rozumieć tę różnicę. Nie 

odezwał się żaden głos z nieba, gdy Abraham dał wiarę obietnicy 



– 249 –

Ofiarowanie Izaaka

Boga, pomimo że Bóg widział tę wiarę i poczytał mu ją ku usprawie-

dliwieniu. Natomiast gdy złożył na ołtarzu swego syna, Bóg mógł 

powiedzieć: Teraz wiem i cały świat miał niezaprzeczalny dowód na 

to, że Abraham jest usprawiedliwionym człowiekiem. Gdzie obecna 

jest w sercu wiara, nie zabraknie również zewnętrznych czynów. 

Oddzielmy na chwilę czyny Abrahama, które przedstawia nam 

Jakub od jego wiary, o której mówi Paweł i zadajmy sobie pytanie, 

jaką usprawiedliwiającą moc miałyby wówczas jego uczynki. Żadną. 

Cała ich wartość i skuteczność wynikała z prostego faktu, że były 

one zewnętrznym wyrazem wiary, na podstawie której Abraham 

został już uprzednio usprawiedliwiony. Istnieje zatem miła har-

monia pomiędzy Pawłem a Jakubem. Głos Ducha Świętego zawsze 

brzmi jednakowo, niezależnie od tego, czy przemawia przez Pawła, 

czy Jakuba.

Wynik doświadczenia

Powróćmy teraz do naszego rozdziału. Godnym uwagi jest fakt, że 

doświadczenie wiary Abrahama prowadzi go do nowego rozpozna-

nia charakteru Boga. Jeśli jesteśmy w stanie, przejść przez nałożone 

nam przez Boga doświadczenia, możemy być pewni, że posiądziemy 

kolejne doświadczenie odnośnie do Jego charakteru, co pomoże 

nam cenić sobie wartość prób i doświadczeń. Gdyby Abraham nie 

wyciągnął swej ręki, by zadać śmiertelne razy swojemu synowi, 

nie poznałby nigdy cudownych bogactw, kryjących się w imieniu, 

jakim nazywa się tutaj Bóg: Jahwejireh, tj. Pan zaopatruje (lub Pan 

upatrzy) (1. Mojżeszowa 22,14). Tylko wtedy, gdy naprawdę jeste-

śmy wystawieni na próbę, odkrywamy, kim Bóg jest tak naprawdę. 



– 250 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Bez doświadczeń pozostajemy teoretykami. Bóg chce tego uniknąć. 

On chce, abyśmy wniknęli w żywe głębie, jakie są w Nim ukryte, 

w Bożą realność osobistej społeczności z Nim, naszym Panem. 

Z jakże innymi uczuciami i przekonaniami szedł Abraham z Morii 

do Beer-Szeby! Jak bardzo musiało zmienić się jego postrzeganie 

Boga, Izaaka i wszystkich otaczających go rzeczy! Możemy śmiało 

powiedzieć: Błogosławiony mąż, który wytrwa w próbie (Jakuba 1,12). 

Próba, czy doświadczenie to zaszczyt, jaki okazuje nam Pan. Nie 

jesteśmy w stanie oszacować choćby w przybliżeniu ogromu bło-

gosławieństw zebranych podczas prób i doświadczeń. Gdy człowiek 

znajdzie się w punkcie, że cała jego mądrość obróci się wniwecz 

(Psalm 107,27), odkrywa, kim jest Bóg. Oby Bóg dał łaski, byśmy 

wytrwali w pokuszeniach, aby Jego imię zostało w nas uwielbione!

Potwierdzenie obietnicy

Zanim zamkniemy rozważanie tego rozdziału, chciałbym zwrócić 

uwagę na to, w jak łaskawy sposób Bóg docenia i wynagradza czyn 

Abrahama. 

Przysiągłem na siebie samego, mówi Pan: Ponieważ to uczyni-

łeś i nie wzbraniałeś się ofiarować mi jedynego syna swego, będę 

ci błogosławił obficie i rozmnożę tak licznie potomstwo twoje 

jak gwiazdy na niebie i jak piasek na brzegu morza, a potom-

kowie twoi zdobędą grody nieprzyjaciół swoich, i w potom-

stwie twoim błogosławione będą wszystkie narody ziemi za to, 

że usłuchałeś głosu mego” (1. Mojżeszowa 22,16-18). 



– 251 –

Ofiarowanie Izaaka

Słowa te pozostają w miłej harmonii z komentarzem Ducha 

Świętego odnośnie do tego samego czynu Abrahama w Liście do 

Hebrajczyków 11 i Jakuba 2. W obu fragmentach Pisma sytuacja ta 

przedstawiona jest tak, jakby Abraham rzeczywiście złożył Izaaka 

w ofierze. O co chodzi? Abraham udowodnił, że gotów jest wyzbyć 

się wszystkiego oprócz Boga. Postawa ta uczyniła z niego sprawie-

dliwego człowieka. Wiara jest w stanie wyrzec się wszystkiego, tylko 

nie Boga i zarazem ma głęboką świadomość, że w Bogu jest pełnia. 

Dlatego też Abraham był w stanie docenić słowa: Przysiągłem na 

siebie samego. Te cudowne słowa na siebie samego były wszystkim 

dla tego męża wiary. 

Gdy bowiem Bóg dał Abrahamowi obietnicę, a nie miał nikogo 

większego, na kogo by przysiąc, przysiągł na siebie samego 

[...]. Ludzie bowiem przysięgają na kogoś większego, a zakoń-

czeniem wszelkiego ich sporu jest przysięga, która jest stwier-

dzeniem; również Bóg, chcąc wyraźniej dowieść dziedzicom 

obietnicy niewzruszoności swego postanowienia, poręczył je 

przysięgą (Hebrajczyków 6,13.16-17). 

Słowo i przysięga żywego Boga powinny położyć kres wszelkim 

odzewom i sprzeciwom ludzkiej woli i stać się dla duszy pewną 

kotwicą pośród niepokoju tego świata. 

Musimy wciąż na nowo osądzać się z powodu niewielkiej mocy, 

jaką obietnica Boża ma w naszych sercach. Bóg daje obietnicę, 

a my twierdzimy, że dajemy jej wiarę. Nie jest ona jednak trwałą, 

niezachwianą rzeczywistością, jaką powinna być i nie czerpiemy 

z niej pełni pociechy, jaką pragnie dać. W jak małym stopniu jeste-



– 252 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

śmy gotowi, by w mocy wiary ofiarować naszego Izaaka! Prośmy 

Pana, żeby w swej dobroci darował nam głębszy wgląd w błogo-

sławioną realność życia wiary, abyśmy byli w stanie lepiej zrozu-

mieć znaczenie słów: ...a zwycięstwo, które zwyciężyło świat, to wiara 

nasza (1. Jana 5,4). Tylko przez wiarę jesteśmy w stanie zwyciężyć 

świat. Niewiara stawia nas pod panowaniem rzeczy doczesnych. 

Daje światu przewagę nad nami, podczas gdy dusza, która przez 

pouczenia Ducha Świętego poznała bogactwo Boże, jest zupełnie 

niezależna od tej ziemi.



– 253 –

ROZDZIAŁ 23

ŚMIERĆ I POGRZEB SARY

Jaskinia Machpela

Ten krótki rozdział zawiera w sobie wiele cennych pouczeń. Duch 

Święty odmalowuje nam tutaj piękny obraz tego, w jaki sposób wie-

rzący powinien postępować względem tych, którzy są na zewnątrz. 

Co prawda wiara uniezależnia nas od ludzi tego świata, ale poucza 

nas równocześnie, abyśmy godnie i z honorem zachowywali się 

wobec nich. Słowo Boże napomina nas, abyśmy uczciwie postępo-

wali wobec tych, którzy są na zewnątrz (1. Tesaloniczan 4,12), sta-

rając się o to, co dobre, nie tylko przed Panem, ale i przed ludźmi 

(2. Koryntian 8,21), nie będąc nikomu nic dłużni (Rzymian 13,8). Są to 

ważne pouczenia, które na długo jeszcze przed ich faktycznym spisa-

niem przestrzegane były przez wszystkich wiernych sług Chrystusa. 

Niestety w dzisiejszych czasach nie poświęca się im zbyt wiele uwagi. 

Z tego powodu rozdział ten zasługuje na szczególną uwagę. Roz-

poczyna się śmiercią Sary i przedstawia nam Abrahama w nowym 

charakterze – jako pogrążonego w smutku po śmierci bliskiej osoby 

żałobnika. Tam też przyszedł Abraham, aby odbyć żałobę po Sarze 

i opłakiwać ją (1. Mojżeszowa 23,2). Dziecko Boże również prze-

żywa podobnie bolesne wydarzenia, jednak nie jak drudzy, którzy 



– 254 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

nie mają nadziei (1. Tesaloniczan 4,13-14). Wielka prawda o zmar-

twychwstaniu pozwala mu odczuć ulgę i nadaje jego smutkowi 

absolutnie szczególny charakter. Wierzący może stać nad grobem 

brata, czy siostry w Panu w błogiej świadomości, że grób ten nie jest 

w stanie zatrzymać na długo swoją ofiarę, albowiem jak wierzymy, że 

Jezus umarł i zmartwychwstał, tak też wierzymy, że Bóg przez Jezusa 

przywiedzie z nim tych, którzy zasnęli. Zbawienie duszy gwarantuje 

zbawienie ciała. Posiadamy jedno i czekamy na nadejście drugiego 

(Rzymian 8,23). 

Wiara a zmartwychwstanie

Zdaje mi się, że przez zakup jaskini Machpela jako miejsca pochówku 

dla Sary Abraham dał wyraz swojej wierze w zmartwychwstanie. 

Potem Abraham wstał od swojej zmarłej (1. Mojżeszowa 23,3). Wiara 

nie może mieć długo przed oczyma śmierci, gdyż dzięki darowi 

Bożemu ma lepszy przedmiot rozważań. Wiara nieustannie spo-

gląda w przód ku dniowi zmartwychwstania i w mocy tej cudow-

nej rzeczywistości jest w stanie podnieść się od zwłok umiłowanej 

osoby. Sposób postępowania Abrahama jest godny uwagi, gdyż my 

tak łatwo zajmujemy się śmiercią i jej następstwami. Śmierć jest 

granicą mocy szatana, a tam, gdzie kończy się obszar mocy szatana, 

zaczyna się sfera działania Bożego. Abraham pojął to najwyraźniej, 

co pozwoliło mu wstać i dokonać zakupu jaskini Machpela na miej-

sce tymczasowego spoczynku dla Sary. Abraham dobrze wiedział, 

że w przyszłości Bóg spełni wszystkie swoje obietnice odnośnie 

do Kanaanu i dlatego mógł złożyć ciało Sary do grobu w pewnym 

oczekiwaniu cudownego zmartwychwstania. 



– 255 –

Śmierć i pogrzeb Sary

Nieobrzezani Hetyci nic a nic z tego nie rozumieli. Myśli, które 

przepełniały duszę patriarchy, były im zupełnie obce. Im wydawało 

się, że to bez znaczenia, gdzie Abraham pochowa swą zmarłą, ale 

Abraham wiedział, że nie jest to nieistotne: Jestem u was osiadłym 

przybyszem; dajcie mi u siebie na własność grób, abym mógł wynieść 

z domu i pochować moją zmarłą (1. Mojżeszowa 23,4). Hetyci mogli 

dziwić się, że ktoś robi tyle zachodu wokół jednego grobu, ale dla-

tego świat nas nie zna, że jego nie poznał. Najpiękniejsze cechy wiary 

to te, które naturalny człowiek, niemający życia z Boga uważa za 

najbardziej niepojęte. Kanaanejczycy nie mieli pojęcia o oczekiwa-

niach, które uzasadniały postępowanie Abrahama. Nie wiedzieli, że 

Abraham spoglądał na przyszłość kraju, w którym przebywał i że to 

dlatego właśnie w nim szukał jaskini, w której Sara, a później i on 

sam, mogliby czekać oznaczonego przez Boga czasu – nastania dnia 

zmartwychwstania. Odczuwał wyraźnie, że nie miał nic wspólnego 

z Hetytami i dlatego byłby nawet gotów położyć swe życie i pozo-

stawić Bogu pole, by działał za niego i czynił z nim, co zechce.

Wszyscy oni poumierali w wierze, nie otrzymawszy tego, co gło-

siły obietnice, lecz ujrzeli i powitali je z dala; wyznali też, że są gośćmi 

i pielgrzymami na ziemi (Hebrajczyków 11,13). Świadkowie, o których 

mowa w Liście do Hebrajczyków 11, nie tylko żyli przez wiarę, lecz 

znalazłszy się na końcu swej ziemskiej drogi, udowodnili również, że 

obietnice Boga były dla nich nadal tak samo realne i przekonywające 

jak wówczas, gdy rozpoczynali swą wędrówkę. Tak też i ów zakup 

grobowca w kraju obietnicy wydaje mi się być wyrazem mocy wiary 

nie tylko w odniesieniu do spraw życia, ale również i śmierci. Dla-

czego Abraham rozdrabniał się tak przy zakupie miejsca pochówku? 

Dlaczego swoje prawo do posiadania roli i jaskini Efrona chciał 



– 256 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

koniecznie oprzeć na klarownych zasadach prawa? Dlaczego tak 

bardzo obstawał przy tym, że zapłaci pełną cenę, jak było w obiegu 

u kupców (1. Mojżeszowa 23,16)? To wiara kazała mu tak postępo-

wać. Abraham wszystko czynił z wiary. Wiedział, że Kanaan będzie 

w przyszłości należał do niego i że gdy nastąpi chwalebny dzień 

zmartwychwstania, zajmie go jego potomstwo. Aż do nadejścia tej 

chwili nie chciał być dłużnikiem tych, o których wiedział, że będą 

musieli być wypędzeni z ziemi, w której przebywali.

Nasze postępowanie względem ludzi tego świata

Zatem rozdział ten może być rozważany z dwóch różnych punk-

tów widzenia. Po pierwsze, przedstawia nam praktyczną zasadę, jak 

ma wyglądać nasze zachowanie wobec świata; po drugie uwypukla 

cudowną nadzieję, która nieustannie powinna ożywiać wierzącego. 

Przedstawiona nam w ewangelii nadzieja to nieśmiertelność. Uno-

sząc serce wierzącego ponad wszelkie wpływy natury i świata, jed-

nocześnie wskazuje nam jedyną słuszną drogę w obejściu z tymi, 

którzy są na zewnątrz. 

Umiłowani, teraz dziećmi Bożymi jesteśmy, ale jeszcze się 

nie objawiło, czym będziemy. Lecz wiemy, że gdy się objawi, 

będziemy do niego podobni, gdyż ujrzymy go takim, jakim jest. 

I każdy, kto tę nadzieję w nim pokłada, oczyszcza się, tak jak 

On jest czysty (1. Jana 3,2-3). 

Jeśli wiem, że stanę się kiedyś jak Chrystus, będę dokładał wszelkich 

starań, by już dzisiaj być do Niego jak najbardziej podobny. Tak więc 



– 257 –

Śmierć i pogrzeb Sary

chrześcijanin powinien nieustannie dążyć do tego, by iść swą drogą 

w szczerości i duchu łaski wobec tych, którzy go otaczają.

Abraham jest w swoim postępowaniu wobec Hetytów miłym 

tego przykładem. W swoim zachowaniu przejawia godność i bezin-

teresowność. Był jak książę Boży pośród nich. Cieszyliby się, gdyby 

mogli oddać mu przysługę. Abraham nauczył się jednak przyjmo-

wać dowody przychylności jedynie od Boga zmartwychwstania. Tak 

więc zapłaciwszy Chetytom należną za jaskinię sumę, czekał, że Bóg 

dopełni swych przyrzeczeń odnośnie do Kanaanu. Chetyci bardzo 

dobrze znali wartość srebra, jak to było w obiegu u kupców, a Abra-

ham znał wartość jaskini Machpela. Przedstawiała dla niego o wiele 

wyższą wartość niż srebro. O ile pole było dla nich warte czterysta 

sykli srebra, dla niego było bezcenne, gdyż stanowiło rękojmię wiecz-

nego dziedzictwa, które – właśnie dlatego, że wieczne – można objąć 

w posiadanie jedynie w mocy zmartwychwstania. Wiara pozwala 

wybiec duszy w daleką przyszłość. Widzi rzeczy tak, jak widzi je 

Bóg i ocenia je w świetle Jego świętych zamiarów. W mocy wiary 

powstał zatem Abraham od swojej zmarłej i zakupił grób, dając 

tym samym wyraz swojej nadziei na zmartwychwstanie i idącego 

za nim dziedzictwa.





– 259 –

ROZDZIAŁ 24

REBEKA, ŻONA DLA IZAAKA

Obraz powołania Kościoła

Ciekawym jest powiązanie tego rozdziału z dwoma poprzednimi. 

W rozdziale 22. syn zostaje złożony w ofierze na ołtarzu, w 23. Sara 

znika ze sceny, a w 24. Abraham wysyła sługę, by poszukał żony dla 

tego, którego, mówiąc obrazowo, otrzymał z powrotem z umarłych 

(Hebrajczyków 11,19). Kolejność ta zgadza się zadziwiająco z porząd-

kiem wydarzeń związanych z powołaniem Kościoła. 

Te wzniosłe fakty, przedstawione nam w Nowym Testamencie, to: 

1.	 odrzucenie Chrystusa i Jego śmierć; 

2.	 odstawienie na bok Izraela;

3.	 powołanie Kościoła na cudowne stanowisko oblubienicy 

Baranka. 

Odpowiadają one co do jednego treści naszych trzech rozdziałów. 

Śmierć Chrystusa musiała być faktem dokonanym, zanim powołano 

Kościół. Tak samo zniesiona musiała zostać przegroda z muru nie-

przyjaźni, zanim stworzono nowego człowieka (Efezjan 2). Zrozu-

mienie tego jest decydujące, żebyśmy znali miejsce, jakie Kościół 

zajmuje w drogach i zamysłach Bożych. Dopóki trwała żydowska 

epoka, Bóg zarządził ścisłe odłączenie Żydów od pogan. Dlatego 



– 260 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

myśl o zjednoczeniu tych wrogich sobie grup w jednym nowym 

człowieku była zupełnie obca i odległa duchowi Żyda. Żyd został 

wychowany w przekonaniu, że jego stanowisko daleko przewyższa 

pozycję pogan. Postrzegał go jako nieczystego, z którym zabronione 

były mu wszystkie związki (porównaj Dzieje 10,28).

Gdyby Izrael żył w społeczności z Bogiem zgodnie z relacjami, 

w jakie Bóg z łaski wprowadził swój ziemski lud, pozostałby na tym 

stanowisku odłączenia i przywilejów. Izrael udał się inną drogą, gdy 

przez ukrzyżowanie Pana chwały i odrzucenie świadectwa Ducha 

Świętego po Jego zmartwychwstaniu dopełnił miary swojego bez-

prawia. Bóg powołał Pawła, czyniąc go zarządcą zupełnie nowej 

sprawy, która była od wieczności ukryta w zamysłach Boga, podczas 

gdy On przemawiał jeszcze do Izraela. 

Dlatego ja, Paweł, jestem więźniem Chrystusa Jezusa za was 

pogan – bo zapewne słyszeliście o darze łaski Bożej, która mi 

została dana dla waszego dobra, że przez objawienie została 

mi odsłonięta tajemnica, jak to powyżej krótko opisałem. 

Czytając to, możecie zrozumieć moje pojmowanie tajemnicy 

Chrystusowej, która nie była znana synom ludzkim w dawnych 

pokoleniach, a teraz została przez Ducha objawiona jego świę-

tym apostołom i prorokom, mianowicie, że poganie są współ-

dziedzicami i członkami jednego ciała i współuczestnikami 

obietnicy w Chrystusie Jezusie przez ewangelię (Efezjan 3,1-6). 

Jest to wyraźna, klarowna mowa. Tajemnica Kościoła, utworzo-

nego z Żydów i pogan, ochrzczonych przez jednego Ducha w jedno 

ciało zjednoczone z wywyższoną Głową, którą w niebie jest Chry-



– 261 –

Rebeka, żona dla Izaaka

stus, aż do dni apostoła była zupełnie nieznana. Apostoł mówi o niej 

dalej: Której sługą zostałem według daru łaski Bożej, okazanej mi przez 

jego wszechmocne działanie (Efezjan 3,7). Apostołowie i prorocy 

Nowego Testamentu tworzą jakby pierwszą warstwę tej zadziwia-

jącej budowli (porównaj Efezjan 2,20). Wynika z tego, że budowa 

Kościoła nie mogła zostać rozpoczęta przed czasami apostolskimi. 

Gdyby zaczęto ją już za dni Abla, apostoł powiedziałby zapewne: 

Zbudowani na fundamencie świętych Starego Testamentu. Ponieważ 

powiedział coś zupełnie innego, musimy z tego wyciągnąć słuszny 

wniosek, że wierzący Starego Testamentu, choć z pewnością zajmują 

ważne miejsce, nie mogą należeć do ciała, które aż do momentu 

śmierci i zmartwychwstania Chrystusa oraz idącym za tymi wyda-

rzeniami zesłaniem Ducha Świętego istniało jedynie w zamyśle Boga. 

Wierzący ci byli z pewnością zbawieni – jak my przez krew Chrystusa 

i przeznaczeni do tego, by wraz z Kościołem zażywać radości nie-

biańskiej chwały. Niemniej jednak nie mogli należeć do ciała, które 

dopiero wiele setek lat po ich śmierci zostało powołane do bytu.

Abyśmy mogli posiąść klarowne zrozumienie przesłania tego roz-

działu, musimy zwrócić szczególną uwagę na następujące aspekty: 

1.	 przysięgę; 

2.	 świadectwo; 

3.	 sukces misji Eliezera.

Przysięga złożona Abrahamowi  
przez sługę Eliezera

Jaką radość sprawia wierzącemu spostrzeżenie, że podniesienie 

Rebeki do wysokiej godności żony Izaaka opierało się na przysiędze, 



– 262 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

jaka zaistniała pomiędzy Abrahamem a jego sługą. Ona sama nic 

o niej nie wiedziała, chociaż, zgodnie z planem Boga, była punktem 

centralnym wszystkich podejmowanych w tym rozdziale działań. 

Tak samo ma się sprawa z Kościołem Bożym – czy będziemy rozwa-

żali go całościowo, czy też jego pojedyncze członki. 

W księgi twoje wszystkie członki moje wpisane są, i dni, w któ-

rych kształtowane były, gdy jeszcze żadnego z nich nie było 

(BG, Psalm 139.16). 

Błogosławiony niech będzie Bóg i Ojciec Pana naszego Jezusa 

Chrystusa, który nas ubłogosławił w Chrystusie wszelkim 

duchowym błogosławieństwem niebios; w nim bowiem wybrał 

nas przed założeniem świata, abyśmy byli święci i nienaganni 

przed obliczem jego; w miłości (Efezjan 1,3-4). 

Bo tych, których przedtem znał, przeznaczył właśnie, aby się 

stali podobni do obrazu Syna jego, a On żeby był pierworod-

nym pośród wielu braci; a których przeznaczył, tych i powołał, 

a których powołał, tych i usprawiedliwił, a których usprawie-

dliwił, tych i uwielbił (Rzymian 8,29-30). 

Istnieje zdumiewająca harmonia pomiędzy przytoczonymi wer-

setami a tematem, który nas zajmuje. Powołanie, usprawiedliwienie 

i chwała Kościoła spoczywają na zamyśle Bożym, na Jego Słowie, 

przypieczętowanym przez przysięgę oraz na śmierci, zmartwych-

wstaniu i wywyższeniu Jego Syna. Jeszcze na długo przed założeniem 

świata w sercu Boga istniał cudowny zamysł odnośnie do Kościoła, 



– 263 –

Rebeka, żona dla Izaaka

który jest nierozerwalnie powiązany z myślami Boga o wywyższe-

niu Jego Syna. Złożona Abrahamowi przez sługę przysięga miała na 

celu pozyskanie towarzyszki życia dla Izaaka, która stałaby u jego 

boku. Życzenia, jakie miał ojciec względem swego syna, stały się 

bezpośrednią przyczyną nadania Rebece jej całej godności. Jakąż 

radość daje nam świadomość, że pewność, bezpieczeństwo i wieczna 

szczęśliwość Kościoła są nierozerwalnie powiązane z Chrystusem 

i Jego chwałą! Bo nie mężczyzna jest z kobiety, ale kobieta z mężczy-

zny. Albowiem mężczyzna nie jest stworzony ze względu na kobietę, 

ale kobieta ze względu na mężczyznę (1. Koryntian 11,8-9). Tak więc 

w podobieństwie o wieczerzy weselnej czytamy: Podobne jest Kró-

lestwo Niebios do pewnego króla, który sprawił wesele swemu synowi 

(Mateusza 22,2). Syn stanowi centrum wszelkich myśli i zamysłów 

Boga i jeżeli ktokolwiek zostaje wprowadzony do chwały, to może 

stać się to tylko w powiązaniu z osobą Syna. Przez grzech człowiek 

stracił prawo do Bożej wspaniałości, nawet do samego życia, ale 

Chrystus poniósł całą karę za grzech. On sam wziął na siebie wszelką 

odpowiedzialność za swój Kościół. Jako jego zastępca został przybity 

do krzyża. Na swym własnym świętym ciele poniósł na drzewie jego 

grzechy i z całym ciężarem grzechu zstąpił do grobu. Nie ma zatem 

nic, co mogłoby równać się z uwolnieniem, jakie Kościół zawdzięcza 

Chrystusowi. Dzięki Niemu został całkowicie uwolniony od wszyst-

kiego, co zwracało się niegdyś przeciw niemu. Został obdarzony 

życiem, wywiedziony z martwych wprost z grobu Chrystusa, gdzie 

na zawsze pozostały wszystkie grzechy jego członków. Życie, jakie 

ma, zostało wywalczone po tamtej stronie śmierci, gdy w Chrystu-

sie wszystkim żądaniom Boga ostatecznie stało się zadość. Życie to 

bazuje zatem na sprawiedliwości Bożej tak samo, jak prawo Chry-



– 264 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

stusa do życia opiera się na Jego unicestwieniu mocy śmierci. On 

sam jest życiem Kościoła. W ten oto sposób Kościół ma Boże życie, 

jest przyodziany Bożą sprawiedliwością, a nadzieja, która go oży-

wia, to nadzieja sprawiedliwości (porównaj Jana 3,16.36; 5,39-40; 

6,27.40.47.68; 11,25; 17,2; Rzymian 5,21; 6,23; 1. Tymoteusza 1,16; 

1. Jana 2,25; 5,20; Judy 21; Efezjan 2,1-6.14-15; Kolosan 1,12-22; 2,10-15;  

Rzymian 1,17; 3,21-26; 4,5.23-25; 2. Koryntian 5,21; Galacjan 5,5).

Podane powyżej fragmenty Pisma uwypuklają przede wszystkim 

trzy aspekty: życie, sprawiedliwość i nadzieję Kościoła. Wszystkie 

trzy mają swe źródło w zjednoczeniu Kościoła z Tym, który został 

wzbudzony z martwych. Nic nie jest w stanie tak umocnić serca, jak 

przekonanie, że egzystencja Kościoła jest częścią chwały Chrystusa: 

...a kobieta jest chwałą mężczyzny (BT, 1. Koryntian 11,7). Kościół 

nazwany jest pełnią tego, który sam wszystko we wszystkim wypełnia 

(Efezjan 1,23). Wyrażenie to jest godne uwagi. Słowo oddane tutaj 

jako pełnia oznacza uzupełnienie jakiejś rzeczy – coś, co decyduje 

o tym, że stanowi ona kompletną całość. W tym właśnie sensie 

Chrystus jako Głowa i Kościół jako ciało tworzą jednego nowego 

człowieka (Efezjan 2,15). Jeśli rozważamy kwestię istnienia Kościoła 

z tego punktu widzenia, nie będziemy dziwić się, że był on przed-

miotem odwiecznego zamysłu Boga. Raczej do głębi poruszeni prze-

konamy się, że dzięki łasce istniał powód, dla którego oblubienica 

umiłowanego Syna zajmowała myśli Boga już w wieczności. Izaak 

potrzebował Rebekę i dlatego była ona przedmiotem tajnej przysięgi 

i planu, podczas gdy sama dziewczyna nie miała jeszcze pojęcia 

o swojej przyszłości i swym wzniosłym przeznaczeniu. Wszystkie 

myśli Abrahama kręciły się wokół Rebeki: Abym zaprzysiągł ciebie na 

Pana, Boga nieba i Boga ziemi, że nie weźmiesz żony dla syna mojego 



– 265 –

Rebeka, żona dla Izaaka

spośród córek Kananejczyków, wśród których mieszkam (1. Mojże-

szowa 24,3). Żona dla mojego syna stanowi tutaj sedno sprawy. Nie-

dobrze jest człowiekowi, aby był sam. Myśl ta pozwala nam na głębszy 

wgląd w istotę Kościoła. W zamysłach Boga jest on potrzebny Chry-

stusowi. W Jego dokonanym dziele Bóg spełnił warunek niezbędny 

do tego, by Kościół mógł zostać powołany do bytu.

Gdy rozważamy sprawę z tej perspektywy, nie chodzi już o kwe-

stię tego, czy Bóg może wyratować grzeszników. Nie, teraz rozu-

miemy już, że On gorąco pragnie wyprawić wesele dla swego syna, 

a sam Kościół jest wybraną oblubienicą, przedmiotem planu Ojca, 

miłości Syna i świadectwa, jakie składa Duch Święty. Został prze-

znaczony, by być towarzyszką i współuczestniczką wszelkiej chwały 

Syna, jak i miłości, której On sam był przedmiotem od wieczności. 

Posłuchajmy słów Syna: 

A Ja dałem im chwałę, którą mi dałeś, aby byli jedno, jak my 

jedno jesteśmy. Ja w nich, a Ty we mnie, aby byli doskonali 

w jedności, żeby świat poznał, że Ty mnie posłałeś i że ich 

umiłowałeś, jak i mnie umiłowałeś (Jana 17,22-23). 

Słowa te objawiają nam myśli Chrystusa odnośnie do Kościoła. 

Kościół nie tylko ma stać się, jak On, lecz jest teraz takim, jak czytamy: 

W tym miłość do nas doszła do doskonałości, że możemy mieć 

niezachwianą ufność w dzień sądu, gdyż jaki On jest, tacy i my 

jesteśmy na tym świecie (1. Jana 4,17). 

Fakt ten daje duszy niezachwianą ufność: 



– 266 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Wiemy też, że Syn Boży przyszedł i dał nam rozum, abyśmy 

poznali tego, który jest prawdziwy. My jesteśmy w tym, który 

jest prawdziwy, w Synu jego, Jezusie Chrystusie. On jest tym 

prawdziwym Bogiem i życiem wiecznym (1. Jana 5,20). 

Wszelka niepewność znika, ustępując miejsca błogiej, absolutnej 

pewności, gdyż oblubienicy wszystko jest zagwarantowane w jej oblu-

bieńcu. Wszystko, co należało do Izaaka, stało się własnością Rebeki. 

Wszystko, co należy do Chrystusa, jest prawną własnością Kościoła: 

Wszystko bowiem jest wasze, czy Paweł, czy Apollos, czy Kefas, 

czy świat, czy życie, czy śmierć, czy teraźniejszość, czy przy-

szłość, wszystko jest wasze, wyście zaś Chrystusowi, a Chrystus 

Boży (1. Koryntian 3,21-23). 

Chrystus został ustanowiony ponad wszystkim Głową Kościoła 

(Efezjan 1,22). W wieczności Jego największą radością będzie sta-

wienie przed sobą Kościoła w jego piękności i chwale, które sam 

mu podarował. Chwała i piękno Kościoła będą stanowiły jedynie 

odbicie Jego własnej chwały. Aniołowie i nadziemskie władze oraz 

zwierzchności mają podziwiać w Kościele cudowną mądrość, moc 

i łaskę Bożą w Chrystusie.

Świadectwo sługi złożone przed Rebeką

Przyjrzyjmy się teraz drugiemu aspektowi, o którym uprzednio 

wspomnieliśmy – świadectwu. Sługa Abrahama musiał złożyć kla-

rowne świadectwo. 



– 267 –

Rebeka, żona dla Izaaka

Na to on rzekł: Jestem sługą Abrahama. Pan udzielił panu 

mojemu obfitego błogosławieństwa, tak że stał się zamożnym; 

dał mu bowiem owce i bydło, srebro i złoto, niewolników i nie-

wolnice, wielbłądy i osły. A Sara, żona pana mojego, urodziła 

już w sędziwym wieku panu mojemu syna, któremu oddał całe 

swoje mienie (1. Mojżeszowa 24,34-36). 

Jego świadectwo polegało na przybliżeniu Rebece osoby ojca i syna. 

Opowiada o wielkim bogactwie ojca i mówi, że ten oddał całą swoją 

majętność synowi, ponieważ jest on jednorodzonym synem i przed-

miotem miłości ojca. Przez to świadectwo stara się pozyskać oblu-

bienicę dla syna swego pana.

Nie muszę chyba mówić, że Pismo przedstawia nam tutaj w obra-

zowej mowie świadectwo, jakie składa zesłany z nieba w dzień Pięć-

dziesiątnicy Duch Święty. 

Gdy przyjdzie Pocieszyciel, którego Ja wam poślę od Ojca, 

Duch Prawdy, który od Ojca wychodzi, złoży świadectwo 

o mnie (Jana 15,26). 

Lecz gdy przyjdzie On, Duch Prawdy, wprowadzi was we 

wszelką prawdę, bo nie sam od siebie mówić będzie, lecz cokol-

wiek usłyszy, mówić będzie, i to, co ma przyjść, wam oznajmi. 

On mnie uwielbi, gdyż z mego weźmie i wam oznajmi. 

Wszystko, co ma Ojciec, moje jest; dlatego rzekłem, że z mego 

weźmie i wam oznajmi (Jana 16,13-15). 



– 268 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Bardzo interesująca jest zgodność tych słów ze słowami sługi 

Abrahama. Mówiąc o Izaaku, Eliezer starał się pozyskać serce 

Rebeki. Tak samo czyni Duch Święty. Mówiąc o Jezusie, zabiega 

o to, by wydobyć grzesznika ze świata przepełnionego grzechem 

i głupotą oraz pociągnąć go do błogosławionej, świętej jedności ciała 

Chrystusowego: Z mego weźmie i wam oznajmi. Duch Boży nigdy nie 

będzie starał się skupić uwagi na sobie samym lub na swoim dziele, 

lecz jedynie na Chrystusie. Im więcej wierzący żyje w Duchu, tym 

więcej zajmować się będzie Chrystusem. 

Niektórzy uważają, że nieustanne spoglądanie na siebie samych 

i zatrzymywanie się nad tym, co widzą w swoim własnym sercu 

(nawet jeśli zostało to zdziałane przez Ducha Świętego), to oznaka 

wielkiej duchowości. To poważna pomyłka. Nie jest to dowodem 

duchowości – zajmowanie się swoją osobą świadczy raczej o czymś 

zupełnie przeciwnym. Pan Jezus powiedział wyraźnie o Duchu 

Świętym: Nie sam od siebie mówić będzie, a także: Z mojego weźmie 

i wam oznajmi. Jeśli ktoś zatem nieustannie patrzy w siebie, może 

być pewny, że w tej kwestii nie jest kierowany przez Ducha Świę-

tego. Duch Święty pociąga dusze do Boga, przedstawiając im Chry-

stusa. Poznanie Chrystusa to życie wieczne i zdziałane przez Ducha 

Świętego objawienie Ojca w Synu stanowi podstawę Kościoła. 

Gdy Piotr wyznał, że Chrystus jest Synem Boga żywego, Chrystus 

odpowiedział: 

Błogosławiony jesteś, Szymonie, synu Jonasza, bo nie ciało 

i krew objawiły ci to, lecz Ojciec mój, który jest w niebie. A Ja 

ci powiadam, że ty jesteś Piotr, i na tej opoce zbuduję Kościół 

mój, a bramy piekielne nie przemogą go (Mateusza 16,17-18). 



– 269 –

Rebeka, żona dla Izaaka

Na jakiej opoce? Na Piotrze? Z pewnością nie! Opoką jest obja-

wienie Ojca w osobie Chrystusa, Syna żywego Boga. Objawienie 

to jest jedynym środkiem, za pomocą którego dusza może zostać 

przyłączona do Kościoła Chrystusa. Tutaj poznajemy prawdziwy 

charakter ewangelii. Ewangelia jest przede wszystkim objawie-

niem i to nie objawieniem jakiejś nauki, lecz osoby – osoby Syna 

Bożego. To przyjęte przez wiarę objawienie pociąga serca ku górze 

do Chrystusa, stając się źródłem życia i mocy, podstawą zjednocze-

nia z Chrystusem jako członka Jego ciała oraz mocy społeczności. 

Apostoł mówi: Ale gdy się upodobało Bogu, który mnie sobie obrał, 

zanim się urodziłem i powołał przez łaskę swoją, żeby objawić mi Syna 

swego. Tutaj znajdujemy zasadę opoki – Bóg objawia swego Syna. 

W ten sposób wznoszona jest budowla, która zgodnie z odwiecznym 

planem Bożym spoczywa na niezachwianym fundamencie.

Rozważanie tego rozdziału jako obrazu misji i świadectwa Ducha 

Świętego porusza do głębi nasze serca. Sługa Abrahama odsłonił 

wysoką pozycję i bogactwo, jakie ojciec dał synowi oraz ojcowską 

miłość, jaką go darzył – wszystko, co w jakikolwiek sposób mogło 

rozgrzać serce Rebeki i sprawić, że rzeczy, które ją otaczały, straciły 

w jej oczach wartość. Odmalował jej żywo przed oczyma odległego 

oblubieńca, z którym miała się złączyć. Wszystko, co należało do 

Izaaka, miało stać się działem Rebeki. To była treść poselstwa sługi. 

Taki sam charakter nosi świadectwo Ducha Świętego. Mówi On 

o chwale Chrystusa, Jego piękności, pełni i łasce, o Jego niezgłębio-

nym bogactwie (Efezjan 3,8), o przewyższającym wszystko majestacie 

Jego osoby i wspaniałości Jego dzieła. Jednocześnie przedstawia 

szczęście, jakie staje się udziałem każdego, który jednoczy się z tym 

Chrystusem, stając się członkiem Jego ciała. 



– 270 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Takie było od zawsze świadectwo Ducha Świętego. Jest ono 

jednocześnie miarą wartości udzielanego duchowego pouczenia. 

Pouczenie zgodne z myślami Boga, kierowane przez Ducha, zawsze 

będzie przedstawiało osobę Chrystusa. To On będzie stanowił jego 

treść. Duch Święty może zajmować się tylko Chrystusem. Mówienie 

o Nim, o Jego doskonałości i Jego piękności jest Jego radością. Jeśli 

ktoś zatem pracuje w mocy Ducha Bożego w dziele Pańskim, to 

w jego służbie bardziej niż wszystko inne widoczny będzie Chrystus. 

Ludzkie, racjonalne wnioski nie będą znajdowały tam wiele miejsca.

Misja sługi kończy się powodzeniem

Na koniec musimy wspomnieć jeszcze o skutku misji Abrahamo-

wego sługi. Ta prawda i jej praktyczne zastosowanie to dwie różne 

rzeczy. Można mówić o wspaniałości Kościoła, nie będąc wcale pod 

jej wrażeniem. W przypadku Rebeki skutki świadectwa Eliezera były 

decydujące. Jego słowa zapadły głęboko w jej serce, dzięki czemu 

zdolna była bez żalu zostawić wszystko, co ją otaczało. Była gotowa 

opuścić wszystko, by zdążać do celu, który miała przed oczyma 

i pochwycić to, przez co sama została pochwycona (porównaj Fili-

pian 3,12-13). Rozpoznawszy, na jak wysokie stanowisko została 

powołana, nie mogła pozostać w środowisku, w którym dotych-

czas funkcjonowała z racji swego urodzenia. Jeżeli świadectwo było 

zgodne z prawdą, głupotą byłoby uparte trzymanie się rzeczy, które 

ją otaczały. Jeżeli nadzieja zostania żoną Izaaka i współdziedziczką 

jego chwały były dla niej rzeczywistością, pozostając przy trzodach 

Labana, dałaby wyraz swojej pogardy dla rzeczy, które odsłonił jej 

Bóg w swojej niepojętej łasce.



– 271 –

Rebeka, żona dla Izaaka

Rozpościerająca się przed Rebeką perspektywa była zbyt cudowna, 

żeby mogła ją lekkomyślnie porzucić. Co prawda nie widziała jeszcze 

Izaaka ani dziedzictwa, ale uwierzyła relacjom posłańca i otrzy-

mała namiastkę dziedzictwa – kosztowne szaty i klejnoty, które 

wręczył jej sługa. To jej wystarczyło. Dlatego podniosła się bez waha-

nia, mówiąc: Pójdę (1. Mojżeszowa 24,58). Była gotowa wstąpić na 

dotychczas nieznaną jej drogę w towarzystwie tego, który objawił 

jej odległe skarby i powiązaną z nimi chwałę oraz godność, do któ-

rych miała wkrótce zostać podniesiona. Pójdę, powiedziała i zapo-

minając o tym, co za nią, pobiegła za tym, co przed nią, udając się 

tym samym niezwłocznie za swoim wysokim powołaniem (porów-

naj Filipian 3,14). Jakiż miły obraz Kościoła, który pod przewod-

nictwem Ducha Świętego zmierza naprzeciw swego Oblubieńca! 

W każdym razie takim powinien być stan Kościoła. Niestety prak-

tyczne urzeczywistnianie tej prawdy jest zawstydzające. Niewiele 

widać wśród wierzących z tej świętej radości, która usuwa z drogi 

każdą przeszkodę w mocy społeczności ze świętym Przewodnikiem 

Kościoła, którego radością jest nieustanne czerpanie z rzeczy Jezusa 

i przedstawianie ich naszym sercom – dokładnie tak samo, jak sługa 

Abrahama pokazał Rebece klejnoty Izaaka. Z pewnością im bliżej 

byli celu, tym większą radość znajdował Eliezer w opowiadaniu 

o Izaaku. Tak ma się bez wątpienia sprawa z naszym niebiańskim 

przewodnikiem i towarzyszem. Jego radością jest mówienie o Jezu-

sie: Z mojego weźmie i wam oznajmi. Potrzebujemy tej służby Ducha 

Bożego, który objawia naszym duszom Chrystusa, wzbudzając w nas 

gorące pragnienie, by Go zobaczyć, jakim jest i być na zawsze takim 

jak On. Jedynie ta nadzieja jest w stanie oderwać nasze serca od tej 

ziemi i wszystkiego, co jest z nią tak nierozerwalnie powiązane. Cóż 



– 272 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

innego niż nadzieja złączenia się z Izaakiem byłoby w stanie skłonić 

Rebekę do tak zdecydowanej odpowiedzi: Pójdę, podczas gdy jej 

brat i matka nalegali: Niech zostanie dziewczyna z nami jeszcze kilka 

albo dziesięć dni, a potem pójdziesz (1. Mojżeszowa 24,55). Tak samo 

jest z nami. Jedynie nadzieja na zobaczenie Jezusa takim, jakim jest 

i bycia jak On, jest w stanie skłonić nas do tego, byśmy oczyszczali 

się, jak On jest czysty (1. Jana 3,3) i wybiegli Mu na spotkanie.



– 273 –

ROZDZIAŁ 25

OSTATNIE DNI ABRAHAMA

Drugie małżeństwo Abrahama

Początek tego rozdziału pokazuje nam Abrahama, wstępującego po 

raz drugi w związek małżeński. Opis tego drugoplanowego wyda-

rzenia z pewnością nie bez powodu został zamieszczony i zasługuje 

na naszą uwagę z powodu ścisłego związku z treścią poprzedniego 

rozdziału. Dzięki proroczym pismom Nowego Testamentu wiemy, 

że po zabraniu oblubienicy Chrystusa do nieba potomstwo Abra-

hama po raz kolejny odegra ważną rolę. Tak więc w obrazie wtó-

rego ożenku Abrahama, mającego miejsce po ożenieniu się Izaaka 

z Rebeką, Duch Święty podejmuje na nowo dzieje Abrahamowego 

potomstwa, pokazując nam poboczne okoliczności życia tego 

patriarchy i jego potomków. 

Jak już uprzednio zauważyliśmy, 1. Mojżeszowa unaocznia nam 

zasady relacji Boga z ludźmi. W księdze tej relacje przedstawione są 

w obrazach, podczas gdy Nowy Testament rozwija je szczegółowo 

w formie nauki. Mowa obrazowa jednak w sposób szczególny prze-

mawia do naszych serc.



– 274 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Ezaw sprzedaje swoje pierworództwo

Koniec naszego rozdziału przedstawia nam kilka praktycznych 

zasad. Charakter i życie Jakuba omówię później. Zanim to zrobię, 

chciałbym jednak skupić uwagę czytelnika na zachowaniu Ezawa. 

Serce człowieka takie, jakim jest z natury, nie przykłada żadnej wagi 

do spraw Bożych. Ponieważ nie zna Boga, Jego obietnice nie przed-

stawiają dla niego żadnej wartości ani nie mają mocy przyciągania. 

Jest to jednocześnie powód, dla którego rzeczy doczesne znaczą 

dla człowieka tak wiele i wywierają na niego tak wielki wpływ. 

Nieodrodzony człowiek ceni jedynie to, co namacalne i widzialne, 

gdyż w przeciwieństwie do męża wiary kieruje się tym, co widzi – 

kroczy w oglądaniu, a nie we wierze. Dla niego teraźniejszość – tu 

i teraz – jest wszystkim, a przyszłość jest niepewna i nieznacząca. 

Oto – mówi Ezaw – jestem bliski śmierci, na cóż mi więc pierworodztwo? 

(1. Mojżeszowa 25,32). Osobliwy wniosek! Teraźniejszość wymyka 

mi się z rąk, dlatego gardzę przyszłością. Rezygnuję z niej – nie 

interesuje mnie wieczność. Tak wzgardził Ezaw pierworodztwem 

(1. Mojżeszowa 25,34). Na takiej samej zasadzie Izrael wzgardził 

ziemią rozkoszną (Psalm 106,24), później zaś wzgardził Mesjaszem 

(Zachariasza 11,12). Tak też zaproszeni goście wzgardzili zaprosze-

niem na wesele (Mateusza 22,5). Człowiek nie ma serca dla sprawy 

Bożej. Potrawa z soczewicy więcej dla niego znaczy niż prawo do 

dziedziczenia Kanaanu. Właśnie powód, dla którego Ezaw zlekcewa-

żył pierworództwem, powinien był uczynić go w jego oczach czymś 

wielkim i wartościowym, o co warto zabiegać. Im więcej zauważam 

przemijalność i nicość teraźniejszości, tym bardziej powinienem 

uchwycić się przyszłości Bożej. 



– 275 –

Ostatnie dni Abrahama

Skoro to wszystko ma ulec zagładzie, jakimiż powinniście być 

wy w świętym postępowaniu i w pobożności, jeżeli oczekujecie 

i pragniecie gorąco nastania dnia Bożego, z powodu którego 

niebiosa w ogniu stopnieją i rozpalone żywioły rozpłyną się? 

My oczekujemy, według obietnicy nowych niebios i nowej 

ziemi, w których mieszka sprawiedliwość (2. Piotra 3,11-13). 

Takie są myśli Boże, a tym samym i myśli wiary. Rzeczy widzialne 

przeminą. Czyż z tego powodu mielibyśmy gardzić niewidzialnymi? 

O nie! Teraźniejszość mija niczym cień. Gdzie mamy szukać zatem 

ucieczki i pocieszenia? W oczekiwaniu i przyśpieszaniu nadejścia 

dnia Bożego. Takie jest nastawienie odrodzonego serca. Wszelka 

inna postawa to postawa bezbożnego jak Ezaw, który za jedną 

potrawę sprzedał pierworodztwo swoje (Hebrajczyków 12,16).





– 277 –

ROZDZIAŁ 26

IZAAK I ABIMELECH

Izaak w Gerarze 

Pierwszy wiersz tego rozdziału nawiązuje do rozdziału 12.: Potem 

nastał głód w kraju, inny niż ów pierwszy głód, który był za czasów 

Abrahama. Doświadczenia, jakie spotykają dzieci Boże, mają pra-

wie wszystkie bez wyjątku ten sam charakter, a za cel wyjawienie, 

w jakiej mierze serce wierzącego znalazło swą pełnię w Bogu. Życie 

w tak bliskiej i zażyłej społeczności z Bogiem, które pozwala nam na 

całkowite uniezależnienie się od ludzkiej pomocy i rzeczy widzial-

nych, to niełatwy do osiągnięcia stan, który zapewne nieczęsto 

jest naszym działem. Egipt i Gerar po naszej prawicy i po lewicy to 

potężne pokusy, które mają albo odwieść nas od prostej drogi, albo 

przeszkodzić nam, byśmy nie zajęli naszego właściwego stanowiska 

jako słudzy żywego Boga.

I poszedł Izaak do Abimelecha, króla filistyńskiego, do Geraru (1. Moj-

żeszowa 26,1). Pomiędzy Egiptem a Gerarem istnieje zasadnicza róż-

nica. Egipt jest obrazem świata wraz z jego naturalnymi środkami 

pomocy – obraz świata, trwającego w stanie permanentnej nieza-

leżności od Boga. Nil jest mój i ja go zrobiłem (Ezechiela 29,9), mówił 

Egipcjanin, który nic nie chciał wiedzieć o Panu i nie spodziewał się 



– 278 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

od Niego pomocy i błogosławieństwa. Egipt był bardziej oddalony od 

Kanaanu niż Gerar i w przenośnym sensie obrazuje stan duszy, która 

bardziej oddaliła się od Boga. O Gerarze czytamy w 10. rozdziale: 

Obszar Kananejczyków sięgał od Sydonu w kierunku Gerary do Gazy, 

w kierunku Sodomy i Gomory, Admy i Seboim aż do Leszy. Dowiadu-

jemy się również, że pomiędzy Gerarem a Jerozolimą były trzy dni 

drogi pieszej. Względem Egiptu Gerar zajmował zatem wyższe sta-

nowisko, ale mimo to leżał w obszarze niebezpiecznych wpływów. 

Abraham uwikłał się w tarapaty – Izaak również. Abraham zaparł się 

swojej żony – Izaak uczynił to samo. Poważna myśl – ojciec i syn na 

tym samym miejscu (poza granicami Kanaanu) upadają w ten sam 

grzech. To niezbity dowód na szkodliwy wpływ miejsca, w którym się 

znajdowali. Gdyby Izaak nie udał się do Abimelecha, króla Geraru, 

nie znalazłby się w tej kłopotliwej, niebezpiecznej sytuacji. Już za 

najmniejszym odstępstwem od prostej ścieżki posłuszeństwa idzie 

duchowa słabość. Ogrzewając się przy ognisku na dziedzińcu pałacu 

arcykapłana, Piotr zaparł się swojego Pana. Izaak nie był w Gerarze 

najwidoczniej szczęśliwy. Co prawda Pan powiedział mu: Mieszkaj 

jako gość w tym kraju, ale nie możemy zapominać, że Pan bardzo 

często daje wierzącemu zarządzenia zgodne z jego duchowym sta-

nem, w którym się znajduje, a które mają otworzyć mu oczy na jego 

aktualny stan. Bóg rozkazał Mojżeszowi (4. Mojżeszowa 13) wysłać 

wywiadowców do Kanaanu, ale gdyby moralny stan ludu nie był 

tak smutny, krok ten byłby zupełnie niepotrzebny. Aż nadto dobrze 

wiemy, że wiara, która ma klarowną obietnicę Boga, nie potrzebuje 

chodzić na zwiady i szpiegować. Ten sam Mojżesz otrzymał rów-

nież zlecenie, by wybrać siedemdziesięciu mężów spośród starszych 

Izraela (4. Mojżeszowa 11,16), aby wraz z nim dźwigali ciężary ludu. 



– 279 –

Izaak i Abimelech

Gdyby Mojżesz pojął wzniosłość i błogosławieństwo pozycji, jaką 

obdarzył go Bóg, nie czułby potrzeby dzielenia się swymi zadaniami 

i udzieloną mu mocą z innymi. Tak samo miało się w przypadku 

wyraźnego zlecenia, danego Samuelowi, by ustanowił króla nad 

Izraelem. Lud nie powinien był żądać króla. Ponieważ domagał 

się go i wzgardził Panem, Bóg usłuchał ich zgubnego żądania. Jeśli 

zatem chcemy właściwie ocenić zarządzenia Pana, musimy zawsze 

uwzględnić stan osoby, do której są skierowane.

Błogosławieństwa Boże a Jego obecność

Może ktoś zaoponuje, skoro Izaak nie powinien był znaleźć się 

w Gerarze, to dlaczego czytamy: Izaak siał w owej ziemi i zebrał 

w tym roku stokrotne plony, bo Pan mu błogosławił (1. Mojżeszowa 

26,13)? Zewnętrzny dobrobyt nigdy nie jest dowodem na słuszność 

stanowiska, czy miejsca, na którym znajduje się człowiek. Już na 

innym miejscu zauważyliśmy, że pomiędzy błogosławieństwem Pana 

a Jego obecnością istnieje wielka różnica. Niejeden otrzymuje bło-

gosławieństwo, choć nie żyje w obecności Bożej. Również znana jest 

skłonność ludzkiego serca, by mylić błogosławieństwa z obecnością 

Boga lub przynajmniej wmawiać sobie, że jedno zawsze towarzyszy 

drugiemu. Jest to poważny błąd. Jakże często spotyka się osoby, które 

są obsypane błogosławieństwami Bożymi, ale ani nie znają obecności 

Bożej, ani nie chcą jej znać. Ważne jest, abyśmy to zrozumieli. Ktoś 

może być wielkim jak Izaak, a mimo to nie żyć w obecności Bożej. 

Stada owiec i bydła to jeszcze nie Pan. Rzeczy te wywołały jedynie 

niechybnie zazdrość Filistynów, czego nie spowodowałaby nigdy 

obecność Pana. Izaak mógłby żyć w bliskiej społeczności z Panem, nie 



– 280 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

zwracając na siebie wcale uwagi Filistynów i to z prostego powodu – 

nie byliby oni w stanie nic z tego zrozumieć ani ocenić jej prawdziwej 

wartości. Natomiast wartość stad owiec i bydła, niewolnic i niewol-

ników oraz studni dobrze potrafili oszacować.

Izaak opuszcza Gerar – jego wpływ na otoczenie

Ostatecznie Izaak odłączył się od Filistynów i udał do Beer-Szeby. Tej 

nocy ukazał mu się Pan, mówiąc: Jam jest Bóg Abrahama, ojca twego. 

Nie bój się, bom Ja z tobą i będę ci błogosławił (1. Mojżeszowa 26,24). 

Zauważmy, że w tym przypadku nie chodzi tylko o błogosławieństwo 

Pana, lecz również o Jego bezpośrednią obecność. Skąd ta zmiana? – 

Gdyż Izaak porzucił Filistynów z ich zazdrością, sprzeczkami i kłót-

niami, udając się w górę do Beer-Szeby20. Tutaj Pan mógł objawić 

się swemu słudze, podczas gdy w Gerarze, choć błogosławił mu 

obficie, nie mógł rozradować go swą obecnością. Aby móc przeży-

wać obecność Bożą, musimy przebywać tam, gdzie On jest, a z pew-

nością nie znajdziemy Go wpośród kłótni i zwad tego bezbożnego 

świata. Im wcześniej dziecko Boże to pojmie i opuści tę sferę, tym 

lepiej. Takie doświadczenia poczynił Izaak. Jak długo pozostawał 

u Filistynów, nie miał ani spokoju ducha, ani nie był też w stanie 

wywierać pozytywnego wpływu na swe otoczenie. Niektórzy łudzą 

20	 W języku polskim trudno oddać moralny charakter zdania: Udał się do Beer-Szeby. 
W języku oryginalnym napisane jest, że Izaak udał się w górę do Beer-Szeby, co 
wskazuje na to, że od tego momentu jego duchowa droga wiodła w górę, nie 
w dół. Podobnie jest, gdy Słowo mówi o zstępowaniu w dół – oznacza ono wtedy 
negatywny duchowy rozwój, jak np. w przypadku męża z opowieści o miłosier-
nym Samarytaninie, który szedł z Jerozolimy w dół do Jerycha, miasta przekleń-
stwa, i został napadnięty (przyp. redakcji). 



– 281 –

Izaak i Abimelech

się, że będą w stanie pomóc ludziom tego świata, pielęgnując z nimi 

społeczność. Jednak w rzeczywistości tylko wtedy można im udzielić 

autentycznej pomocy, gdy żyje się w odłączeniu od nich, dając im 

tym samym przykład lepszej drogi. 

Zwróćmy uwagę na duchowe postępy Izaaka i moralne następ-

stwa jego nowej drogi: wyruszył stamtąd do Beer-Szeby, ukazał mu 

się Pan, i zbudował tam ołtarz, i wzywał imienia Pana, i rozbił tam 

namiot swój i tam też wykopali słudzy Izaaka studnię. Jakie cudowne 

postępy! Od momentu, gdy Izaak postawił pierwszy krok na właści-

wej drodze, wzrastał z mocy w moc (porównaj Psalm 84,8). Wstąpił 

w radość obecności Bożej i doznał przywileju prawdziwego uwiel-

bienia. Objawił charakter pielgrzyma i cudzoziemca. Znalazł orzeź-

wienie i pokój oraz studnię, której Filistyni nie próbowali mu odbić 

ani zatkać z prostego powodu – gdyż ich tam nie było. 

Te tak błogosławione już dla samego Izaaka konsekwencje, miały 

również wyraźne oddziaływanie na innych. Czytamy: 

A gdy przybył do niego Abimelech z Geraru i Achuzat, przy-

jaciel jego, i Pikol, dowódca wojska jego, rzekł do nich Izaak: 

Dlaczego przybyliście do mnie, skoro mnie nienawidzicie 

i wypędziliście mnie od siebie? A oni odpowiedzieli: Widzieli-

śmy wyraźnie, że Pan jest z tobą i dlatego pomyśleliśmy sobie: 

Niech stanie między nami ugoda, to jest między nami a tobą. 

Chcemy zawrzeć z tobą przymierze (1. Mojżeszowa 26,26-28). 

Aby mieć wpływ na serca i sumienia ludzi tego świata, trzeba żyć 

w świadomym odłączeniu od nich. Nie wyklucza to wcale tego, że 

w obejściu z nimi mamy przejawiać doskonałą Bożą łaskę. Dopóki 



– 282 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Izaak pozostawał w Gerarze, były tylko sprzeczki i zwady. Żął jedynie 

gorzkie zmartwienia, lecz na swe otoczenie nie mógł mieć dobrego 

wpływu. Zaledwie opuścił to miejsce, Filistyni sami go odszukali 

i przyszli z życzeniem, by zawrzeć z nim przymierze. 

Historia dzieci Bożych zna wiele podobnych przykładów. Przede 

wszystkim musimy mieć tę pewność, że nasze stanowisko względem 

Boga jest w porządku – zresztą nie tylko stanowisko, ale również 

stan naszej duszy. Jeśli względem Boga wszystko jest na właściwym 

miejscu, będziemy mogli pomóc również i innym. Gdy tylko Izaak 

udał się do Beer-Szeby i zajął swoje miejsce jako czciciel Pana, jego 

dusza doznała wzmocnienia i Bóg posłużył się nim dla dobra jego 

otoczenia. Pozostanie na niskim stanowisku pozbawia nas wielu 

błogosławieństw i sprawia, że jesteśmy zupełnie niezdolni do 

świadectwa i służby. Nie powinniśmy również nigdy pozostawać 

na fałszywym miejscu, zadając niedowierzające pytanie: „Gdzież 

miałbym znaleźć coś lepszego?”. Boży rozkaz brzmi: Przestańcie źle 

czynić!, a gdy pójdziemy za nim w posłuszeństwie, dodaje: Uczcie się 

dobrze czynić (Izajasza 1,16-17). Jeżeli mniemamy, że będziemy w sta-

nie nauczyć się dobrze czynić, zanim porzucimy zło, to jesteśmy 

w poważnym błędzie. Obudź się, który śpisz, i powstań z martwych, 

a zajaśnieje ci Chrystus (Efezjan 5,14).

Jeżeli czynisz cokolwiek, o czym właściwie wiesz, że jest złe lub 

jeśli w jakikolwiek sposób masz coś wspólnego z czymś, co rozpo-

znałeś jako niezgodne z Pismem, to proszę, zważ na słowa Pana: 

Przestańcie źle czynić! Możesz być pewny, że jeśli pójdziesz za Jego 

Słowem, On nie pozwoli, byś długo pozostawał w niepewności co do 

twojej dalszej drogi. Jedynie niewiara każe nam mówić: „Nie mogę 

pozostawić złego, dopóki nie znajdę lepszego rozwiązania”. 



– 283 –

ROZDZIAŁ 27

JAKUB I EZAW

Wybór łaski 

Rozdziały 27-35 opowiadają nam dzieje Jakuba, co najmniej te oko-

liczności jego życia, które w sposób szczególny zasługują na uwagę. 

Duch Boży udziela nam w nich zasadniczej lekcji o zamysłach nie-

ograniczonej, bezkresnej łaski Bożej oraz całkowitym zepsuciu ludz-

kiej natury.

W rozdziale 25. celowo pominąłem pewne miejsce. Chciał-

bym wrócić teraz do niego, abyśmy mogli mieć przed oczyma 

wszystkie wypowiedzi Boga co do Jakuba, które ważne są w kon-

tekście rozdziału, który będziemy teraz rozważać. Tam czytamy 

w wierszach  1-23: 

Izaak modlił się do Pana za żonę swoją, bo była niepłodna, 

a Pan wysłuchał go i Rebeka, żona jego, poczęła. A gdy dzieci 

trącały się w jej łonie, rzekła: Jeżeli tak się zdarza, to czemu 

mnie to spotyka? Poszła więc zapytać Pana. A Pan rzekł do 

niej: Dwa narody są w łonie twoim i dwa ludy wywiodą się 

z żywota twego. Jeden naród będzie miał przewagę nad dru-

gim, starszy będzie służył młodszemu. 



– 284 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Prorok Malachiasz nawiązuje do tego miejsca na początku 1. roz-

działu: Umiłowałem was – mówi Pan – a wy mówicie: W czym okazałeś 

nam miłość? Czy Ezaw nie był bratem Jakuba? – mówi Pan – a Ja jednak 

umiłowałem Jakuba, Ezawa zaś znienawidziłem (Malachiasza 1,2-3). 

Kolejne nawiązanie do tego wydarzenia znajdujemy w Liście do 

Rzymian 9,11-13, gdzie czytamy: 

Albowiem kiedy się one jeszcze nie narodziły ani też nie 

uczyniły nic dobrego lub złego – aby utrzymało się w mocy 

Boże postanowienie wybrania, oparte nie na uczynkach, lecz 

na tym, który powołuje – powiedziano jej, że starszy służyć 

będzie młodszemu, jak napisano: Jakuba umiłowałem, a Eza-

wem wzgardziłem.

W wersetach tych widzimy wyraźnie odwieczny zamysł Boga 

odnośnie wyboru łaski. Wyrażenie wybór łaski ma potężne znacze-

nie. Z góry odrzuca wszelkie odruchy ludzkiej zuchwałości i pod-

kreśla prawo Boga, by czynił, co uzna za słuszne. Jest to niezwykle 

ważne. Człowiek nie może być szczęśliwy, dopóki nie skłoni swej 

głowy przed nieograniczoną łaską Boga. Czyni to, gdyż jest grzesz-

nikiem i tym samym nie ma prawa, by działać na własną rękę lub 

mówić Bogu, co ma czynić. Nie ma nic bardziej błogosławionego niż 

znaleźć się na gruncie nieograniczonej łaski, gdyż od tego momentu 

nie chodzi już o pytanie, na co zasłużyliśmy, lecz o to, co Bóg zechce 

nam dać. Syn marnotrawny mógł marzyć o tym, by zostać najemni-

kiem swego ojca, ale co się tyczy jego zasług, to nie był godzien, aby 

otrzymać nawet i to niskie stanowisko. Dlatego nie pozostało mu 

nic innego jak przyjąć to, co jego ojciec uznał za słuszne mu poda-



– 285 –

Jakub i Ezaw

rować. A co dał mu ojciec? – Najwyższe stanowisko u swego boku. 

Tak musi być zawsze. Łaska będzie zdobiła całe dzieło Boże aż po 

wieczność. Jakież szczęście! Idąc naprzód i odkrywając dzień w dzień 

coraz więcej z zepsucia naszej natury i widząc coraz klarowniej, 

kim jesteśmy, rozumiemy coraz lepiej to, jak bardzo potrzebujemy 

niezachwianego fundamentu łaski Bożej. Duchowa ruina człowieka 

nie zna granic i dlatego łaska Boża musi być również bezkresna. Co 

więcej, jest taką rzeczywiście – sam Bóg jest jej źródłem, Chrystus 

kanałem, przez który płynie, a Duch Święty mocą jej zastosowania. 

Trójjedyny Bóg objawił się w łasce, która ratuje nędznego grzesz-

nika: Żeby jak grzech panował przez śmierć, tak i łaska panowała przez 

usprawiedliwienie ku żywotowi wiecznemu przez Jezusa Chrystusa, 

Pana naszego (Rzymian 5,21). Jedynie w dziele odkupienia możemy 

dostrzec królewskie rządy tej łaski. W akcie stworzenia widzimy 

panowanie mocy i mądrości Bożej, w zakulisowych rządach Bożych 

Jego dobroci i cierpliwości, ale jedynie w sferze odkupienia widzimy 

łaskę, która panuje zgodnie z zasadami sprawiedliwości.

W osobie Jakuba znajdujemy trafny przykład mocy tej łaski, a to 

dlatego, że Jakub jest znakomitym przykładem mocy ludzkiej, upa-

dłej natury. W nim dostrzegamy zepsutego człowieka w całej brzy-

docie i to właśnie dlatego w jego przypadku łaska Boża objawiła się 

w swojej piękności z całą mocą. Już przed jego przyjściem na świat 

i przy porodzie ujawniła się wyjątkowa energia natury. Czytamy, 

że dzieci trącały się w jej łonie i że Jakub ręką swą trzymał za piętę 

Ezawa. Od momentu jego narodzin na każdym etapie jego drogi bez 

wyjątku, aż do punktu zwrotnego w jego historii (1. Mojżeszowa 32 

rozdz.), oglądamy setki przejawów natury i charakteru, które z pew-

nością nie zasługiwały na miłość. Wszystko to niczym ciemne tło 



– 286 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

służy lepszemu unaocznieniu promiennej łaski Tego, który zniżył 

się, by przyjąć imię Boga Jakubowego – imię świadczące niezbicie 

o wolnej, bezwarunkowej łasce.

Jakub wyłudza błogosławieństwo

Jeżeli zajmiemy się nieco bliżej szczegółami historii Jakuba, już na 

samym początku znajdziemy upokarzający obraz rzadko spotyka-

nego wyrachowania i sprytu, co jest tym smutniejsze, że występują 

one tutaj w powiązaniu z człowiekiem należącym do ludu Bożego. 

Jakże wiernym i autentycznym jest jednak Duch Święty! Gdy opo-

wiada historię człowieka, nie kreśli niepełnego obrazu. Maluje go 

takim, jakim jest. Tak jest również, gdy odsłania nam charakter Boga 

i Jego drogi: Pokazuje nam Boga, jakim jest, a właśnie tego tak bar-

dzo potrzebujemy. Potrzebujemy objawienia doskonale świętego, 

ale jednocześnie doskonale łaskawego i miłosiernego Boga, który 

zniżył się do otchłani ludzkiej nędzy i jego deprawacji i zajął się 

nim, by wydobyć go z tego strasznego stanu i wynieść na wyżyny 

niezakłóconej społeczności z sobą samym. Bóg znał nasze potrzeby 

i On je zaspokoił. 

Przypomnijmy sobie również to, że Duch Święty, opisując nam 

w swojej miłości wszelkie cechy ludzkiego charakteru, ma na uwa-

dze jeden tylko cel – objawienie nieprzebranych bogactw łaski Bożej 

i ostrzeżenie naszych dusz. Jego zamiarem nie jest utrzymywanie 

pamięci o tym czy innym grzechu, który przecież na zawsze został 

oddalony sprzed oczu świętego Boga. Błędy i ciemne plamy w życiu 

Abrahama, Izaaka i Jakuba zostały starannie zmyte i usunięte, a ludzie 

ci zajęli swe miejsce wśród duchów ludzi sprawiedliwych, którzy osią-



– 287 –

Jakub i Ezaw

gnęli doskonałość (Hebrajczyków 12,23). Ich historia została jednak 

zapisana na kartach Pisma Świętego, aby objawić łaskę Bożą, służyć 

ludowi Bożemu w każdej epoce za poważną przestrogę i uświadomić 

nam, że Bóg również i wcześniej nie miał do czynienia z doskona-

łymi ludźmi, lecz z podobnymi do nas (Jakuba 5,17), i musiał znosić 

u nich podobne słabości i błędy, które dzisiaj przysparzają nam tyle 

zmartwień i trudu. Świadomość ta koi nasze serca i z pewnością jest 

to coś absolutnie szczególnego. Sposób, w jaki Duch Święty kreśli 

czyjeś losy, diametralnie różni się od większości ludzkich życiory-

sów i biografii, które nie opisują dziejów ludzi, lecz raczej są opo-

wieściami o istotach wolnych od błędów i słabości. Tego rodzaju 

życiorysy przynoszą więcej szkody niż pożytku. Dla czytelnika są 

raczej zniechęceniem, a nie zachętą, gdyż zamiast pokazać czło-

wieka, jakim jest naprawdę, ukazują raczej, jakim być powinien. Nic 

nie jest w stanie dodać nam więcej otuchy i mocy jak oglądanie dróg 

Bożych z człowiekiem, jakim jest naprawdę, a właśnie to stawia nam 

przed oczy Słowo Boże.

Nasz rozdział jest tego niezbitym dowodem. Znajdujemy tutaj 

sędziwego patriarchę Izaaka u progu wieczności. Ziemia wraz 

ze wszystkimi prawami natury znika powoli z pola widzenia, ale 

mimo to Izaak zajęty jest myślami o smacznej potrawie, co dopro-

wadza go do tego, że wbrew zamysłom Bożym ma zamiar pobło-

gosławić swego pierworodnego zamiast młodszego, któremu Bóg 

przyznał pierwszeństwo. Taka jest ludzka natura z jej „słabymi 

oczami”. Podczas gdy Ezaw sprzedał swoje pierworództwo za zupę 

z soczewicy, Izaak bliski jest tego, aby za kęs dziczyzny udzielić mu 

błogosławieństwa. 



– 288 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Czekanie na czas Boży

Niemniej jednak zamysł Boży musi się spełnić i Bóg zadba o to, by 

wszystko wypełniło się zgodnie z Jego upodobaniem. Wiara wie 

o tym i w mocy tej świadomości jest w stanie odczekać na wyzna-

czony przez Boga czas. Ciało, tj. zdeprawowana ludzka natura, nie 

potrafi czekać i próbuje osiągnąć swe cele przez obmyślone przez 

siebie środki. To są właśnie te dwa główne aspekty, które z taką 

wyrazistością odmalowane są w historii Jakuba – z jednej strony 

zamysł łaski Bożej, z drugiej zaś ludzka niepoprawna natura, która 

poprzez skrzętnie obmyślone plany i sprytne intrygi chce doprowa-

dzić do tego, co i tak z woli Bożej doszłoby do skutku bez najmniej-

szego udziału człowieka. To upraszcza bardzo historię Jakuba i czyni 

ją poniekąd jeszcze bardziej interesującą. Żadnej cnoty nie brakuje 

nam chyba tak bardzo, jak właśnie cierpliwości i zupełnej zależności 

od Boga. Ciało ciągle chce być u steru, działać na własną rękę, przez 

co hamuje działanie łaski i mocy Bożej. Do wypełnienia swego planu 

Bóg nie potrzebował ani podstępu Rebeki, ani oszustwa Jakuba. On 

sam powiedział: Starszy będzie służył młodszemu. To wystarczyłoby 

wierze, ale nie wystarczyło ciału, które ciągle sięga po swoje własne 

środki, ponieważ zależność od Boga jest mu całkowicie obca. Jakże 

błogosławioną jest dusza, która z prostotą dziecka żyje w zależności 

od Boga i daje się zadowolić cierpliwym czekaniem na nadejście 

wyznaczonego przez Niego czasu. To prawda, że takie stanowisko 

przynosi ze sobą próby i doświadczenia, ale odnowiona dusza uczy 

się najlepszych lekcji i zbiera najwartościowsze doświadczenia, cze-

kając ufnie na swego Pana, a im cięższa pokusa, aby uwolnić się 

z rąk Bożych, tym obfitszym błogosławieństwo, jakie otrzymuje 

ten, który wytrwa na stanowisku cichej zależności. Jakąż radością 



– 289 –

Jakub i Ezaw

jest czuć się zależnym od Kogoś, kogo największym pragnieniem 

jest, aby darzyć błogosławieństwem. Tylko ci, którzy choć trochę 

poznali realność tego cudownego stanowiska, umieją je docenić. 

Pan Jezus był jedynym, który pozostawał na nim przez całe swoje 

życie, nie opuszczając go ani na chwilę. On zawsze żył w zależności 

od Boga i zdecydowanie przeciwstawiał się każdej propozycji wroga, 

który starał się nakłonić Go do opuszczenia tego stanowiska. Jego 

mowa brzmiała: Strzeż mię, o Boże, bo w tobie szukam schronienia 

oraz: Na ciebie zdany jestem od urodzenia (Psalm 16,1; 22,11). Kiedy 

zatem diabeł próbował Go namówić, by z kamienia uczynił chleb, 

odpowiedział: Napisano: Nie samym chlebem żyje człowiek, ale każ-

dym słowem, które wychodzi z ust Bożych. Gdy szatan nakłaniał Go, 

by rzucił się z wieży świątynnej w dół, rzekł: Napisano: Nie będziesz 

kusił Pana, Boga swego. A gdy na koniec chciał skłonić Go do tego, by 

przyjął z jego ręki królestwa świata, składając jemu hołd (co byłoby 

jednoznaczne z postawieniem go na pozycji Boga), odparł: Napisano: 

Panu Bogu swemu pokłon oddawać i tylko jemu służyć będziesz (Mate-

usza 4,3-10). Nic nie mogło zmusić Go do tego, by opuścił miej-

sce bezwarunkowej zależności od Boga. Bez wątpienia Bóg chciał 

nakarmić swego Syna, zachować Go przy życiu, niespodziewanie 

wprowadzić Go do świątyni i darować Mu w posiadanie królestwa 

świata, ale właśnie ten fakt był bezpośrednią przyczyną, dla której 

Pan Jezus czekał konsekwentnie na swego Boga, aż wypełni On 

swoje zamiary we właściwym czasie i na swój sposób. Nie chciał 

kierować się inną wolą i dążyć do osiągania jej celów. Całkowicie 

powierzał się we wszystkim Bogu. Chciał jeść tylko wtedy, gdy Bóg 

podawał Mu chleb. Do świątyni pragnął wejść, gdy Bóg go do niej 

posyłał. Również i na tronie zasiądzie o wyznaczonym przez Boga 



– 290 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

czasie: Usiądź po prawicy mojej, aż położę nieprzyjaciół twoich pod-

nóżkiem stóp twoich (Psalm 110,1). 

To zupełne podporządkowanie się Syna woli Ojcowskiej zasługuje 

na nasz podziw. Pomimo że był całkowicie równy Bogu, jako czło-

wiek zajął stanowisko zależności, znajdując nieustannie swą radość 

w wykonywaniu woli Ojca. Dziękował zawsze, nawet gdy wszystko 

zdawało się obracać przeciw Niemu, zawsze czynił to, co miłe Ojcu, 

a Jego wywyższenie było celem, który Mu nieustannie przyświecał. 

A gdy wreszcie wszystko się wykonało, gdy dokonał dzieła, które 

powierzył Mu Ojciec, polecił swego ducha w Jego ręce, a Jego ciało 

spoczęło w nadziei obiecanej chwały. To dlatego apostoł nawołuje: 

Takiego bądźcie względem siebie usposobienia, jakie było 

w Chrystusie Jezusie, który chociaż był w postaci Bożej, nie 

upierał się zachłannie przy tym, aby być równym Bogu, lecz 

wyparł się samego siebie, przyjął postać sługi i stał się podobny 

ludziom; a okazawszy się z postawy człowiekiem, uniżył 

samego siebie i był posłuszny aż do śmierci, i to do śmierci 

krzyżowej. Dlatego też Bóg wielce go wywyższył i obdarzył go 

imieniem, które jest ponad wszelkie imię, aby na imię Jezusa 

zginało się wszelkie kolano na niebie i na ziemi, i pod ziemią 

i aby wszelki język wyznawał, że Jezus Chrystus jest Panem, 

ku chwale Boga Ojca (Filipian 2,5-11).

Własnowolne działania Jakuba 

Jakże niewiele Jakub rozumiał początkowo z tego usposobienia! 

W jak niewielkim stopniu był gotów, aby wyczekiwać czasu Bożego 



– 291 –

Jakub i Ezaw

i przyglądać się w milczeniu Jego prowadzeniu! Wolał raczej zdobyć 

błogosławieństwo i dziedzictwo na drodze podstępu i oszustwa niż 

dzięki zależności od Boga, którego łaska uczyniła go dziedzicem 

obietnic, i którego mądrość i wszechmoc z całą pewnością wypełni-

łyby wszystkie obietnice bez jego pomocy i ingerencji. Sami wiemy, 

aż za dobrze, jak bardzo ludzkie serce sprzeciwia się tej zależności 

i uległości. Gdy ludzka natura czuje się pozbawiona wszystkich środ-

ków pomocy, do których tak chętnie sięga, pogrąża się w rozpaczy. 

Ten fakt wystarczy, aby pokazać nam jej prawdziwy charakter. Aby 

poznać prawdziwą naturę człowieka, nie trzeba wcale szukać miejsc, 

na których grasują przestępcy i przebywają ci, którzy wyrzuceni są 

poza margines społeczeństwa. Nie, wystarczy postawić ją, choć na 

chwilę na stanowisku zależności od Boga i obserwować, jak będzie 

się na nim zachowywała. Człowiek taki, jakim jest z natury, nie zna 

Boga i nie potrafi Mu zaufać. W tym leży cała tajemnica ludzkiej 

nędzy i moralnej ciemności oraz deprawacji. Poznanie Boga jest 

źródłem życia – jest samym życiem (porównaj Jana 17,3). A kimże 

jest człowiek, zanim będzie je mieć?

Widzimy, jak Rebeka i Jakub sprzymierzają się, by wyciągnąć zysk 

z charakteru Izaaka i Ezawa. Ich zachowanie dowiodło wyraźnie, 

że obca im była zależność od Boga. Nie pokładali w Nim ufności. 

Wzrok Izaaka osłabł. Nietrudno było wprowadzić go w błąd. To 

właśnie w tym celu sprzysięgli się matka z synem, zamiast spoglądać 

w ufnym oczekiwaniu ku Bogu, który z pewnością udaremniłby 

niezgodny z Jego myślami zamiar Izaaka chcącego pobłogosławić 

tego, którego Bóg nie myślał obdarzyć błogosławieństwem. Bo Izaak 

miłował Ezawa nie dlatego, że był on pierworodnym, lecz dlatego, 

że lubił dziczyznę (1. Mojżeszowa 27,25.28). Jakież to upokarzające!



– 292 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Jednak gdy szukamy możliwości, by umknąć z rąk Bożych, 

możemy być pewni, że sprowadzimy na siebie jedynie cierpienie. Tak 

było z Jakubem i tak jest zawsze. Gdy przechodzimy przez doświad-

czenia, musimy przypominać sobie wciąż na nowo, że wcale nie 

potrzebujemy zmiany okoliczności, lecz zwycięstwa nad samymi 

sobą. Ktoś słusznie zauważył: „Gdy przyglądamy się życiu Jakuba 

po wyłudzeniu ojcowskiego błogosławieństwa, zauważymy, że nie 

doznał na tym świecie wiele szczęścia. Jego brat powziął zamiar, by go 

zabić. Jego stryj Laban oszukał go, jak on sam niegdyś oszukał swego 

własnego ojca i w ogóle traktował go z wielką surowością. Po trwają-

cej dwadzieścia jeden lat niewoli – bo ciężko byłoby nazwać inaczej 

czas spędzony u Labana – musiał opuścić go potajemnie, narażając 

się na niebezpieczeństwo, że zostanie doścignięty i sprowadzony na 

powrót do ciężkiej doli pracującego niewolniczo sługi lub że wpadnie 

w ręce swego rozgniewanego brata. Zaledwie obawy te zostały roz-

wiane, a już haniebny postępek jego pierworodnego syna sprawił mu 

wiele bólu. Wkrótce później musiał boleć nad okrucieństwem swych 

synów Symeona i Lewiego, którzy z niesamowitym wyrachowaniem 

dokonali zdrady na mieszkańcach Sychemu, mszcząc się za zhań-

bienie ich siostry. Chwilę później widzimy go opłakującego śmierć 

umiłowanej Racheli. Na koniec zostaje podstępnie oszukany przez 

swoich synów i pogrąża się w głębokiej żałobie po rzekomej śmierci 

Józefa. Aby dopełniła się miara nieszczęść, klęska głodu zmusza go 

udać się do Egiptu, gdzie w obcym kraju znajduje swój grób. Są to 

sprawiedliwe, pouczające, a jednak cudowne drogi Boże”.

Opis ten jest absolutną prawdą, ale przedstawia nam jedynie 

ciemną stronę życia Jakuba. Bogu niech będą dzięki! Jest jeszcze 

druga strona, gdyż Bóg związał się z Jakubem i w każdej sytuacji jego 



– 293 –

Jakub i Ezaw

ciężkiego życia, gdy musiał żąć owoce swych krzywych, własnowol-

nych ścieżek, zechciał zło obrócić ku dobremu i pozwolił, by łaska 

zatryumfowała nad grzechami i głupotą Jego słabego sługi.

Postawa Izaaka

Interesującym jest fakt, że pomimo uderzającej słabości ciała Izaak 

przez wiarę zachowuje godność, jaką nadał mu Bóg. Mówi w mocy 

przekonania, że Bóg dał mu moc do udzielenia błogosławieństwa. 

Do Ezawa mówi tak: 

...pobłogosławiłem go [...]. Wobec tego on będzie błogosła-

wiony [...]. Oto ustanowiłem go panem nad tobą i dałem mu 

za sługi wszystkich pobratymców jego, zapewniłem mu zboże 

i wino; cóż więc mogę jeszcze dla ciebie uczynić, synu mój? 

(1. Mojżeszowa 27,33.37). 

Przemawia z pozycji kogoś, przed kim stoją do dyspozycji wszystkie 

skarby ziemi. Nie widać u niego ani krzty fałszywej pokory. Z racji 

błędu, jaki popełnił z powodu słabości swej natury, nie zajmuje 

niższego stanowiska niż to, które wyznaczył mu Bóg. To prawda, 

że nieomal postąpił wbrew zamysłowi Boga. Mimo to zna swego 

Boga i zajmuje jedyne należne mu miejsce, w całej godności i ener-

gii wiary rozdzielając błogosławieństwa: ...pobłogosławiłem go [...]. 

Wobec tego on będzie błogosławiony. Zapewniłem mu zboże i wino. 

Jest to szczególna cecha wiary, że potrafi unieść nas ponad wszystkie 

nasze upadki i ich konsekwencje, zajmując miejsce, jakie wyznaczyła 

nam łaska Boża.



– 294 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Rebeka i Ezaw

Również i Rebeka musiała odczuć wszystkie smutne następstwa 

swojego własnowolnego knowania. Z pewnością uroiła sobie, że 

dzięki swej zręczności ureguluje wszystkie sprawy, ale cóż! – Nie 

ujrzała już nigdy Jakuba. Jakże inaczej potoczyłoby się wszystko, 

gdyby powierzyła sprawy swoje i swego ukochanego syna w mocne 

ręce Boże! Tak postępuje wiara i dlatego zawsze zwycięża. Któż z was 

może troskliwą zapobiegliwością dodać do swojego wzrostu łokieć jeden? 

(Łukasza 12,25). Nie zyskujemy nic przez nasze troski i plany. Przez 

nie wykluczamy jedynie Boga i zabieramy Mu pole do działania, a to 

nigdy nie będzie dla nas zyskiem. Gdy musimy żąć owoce naszych 

własnych przemyśleń i przedsięwzięć, jest to jedynie sprawiedliwy 

sąd Boży. Jest to niewypowiedzianie smutne, gdy dziecko Boże 

zapomina o swoim stanowisku i przywilejach i samo bierze sprawy 

w swoje własne ręce. Ptactwo niebios i lilie polne (Łukasza 12,24.27) 

mogą udzielić nam nauki, gdy zapominamy o wyznaczonym nam 

stanowisku zupełnej zależności od Boga.

Co się tyczy Ezawa, apostoł nazywa go bezbożnikiem (BT), który 

za jedną potrawę sprzedał swoje pierworodztwo. Dalej mówi: A wiecie, 

że później, gdy chciał otrzymać błogosławieństwo, został odrzucony, 

nie znalazł bowiem miejsca na nawrócenie, choć go szukał ze łzami 

(Hebrajczyków 12,26-27). Uczymy się z tego, że bezbożnik to ktoś, 

kto chce mieć zarówno niebo, jak i ziemię. Chce zażywać rozkoszy 

teraźniejszości, nie tracąc prawa na błogosławieństwa przyszłości. 

Nie jest to wcale rzadki przypadek. W Ezawie rozpoznajemy świato-

wego wyznawcę, który przyznaje się do Boga, ale którego sumienie 

nie zostało nigdy dotknięte działaniem Bożej prawdy, a serce nie 

poznało nigdy wpływu Jego cudownej łaski.



– 295 –

ROZDZIAŁ 28

UCIECZKA JAKUBA DO HARANU

W szkole Bożej (1)

Przejdźmy teraz do podróży Jakuba, który z dala od rodzinnego 

domu tuła się samotnie po ziemi. To właśnie tutaj znajdujemy 

początek cudownych dróg Boga z Jakubem. Podczas gdy Jakub z jed-

nej strony zaczyna żąć gorzkie owoce swojego postępowania wzglę-

dem Ezawa, z drugiej widzimy, jak Bóg nieustannie unosi się ponad 

wszelkie słabości i głupotę swego sługi, i w swoich drogach z nim 

przejawia nieograniczoną łaskę i bezgraniczną mądrość. Bóg zawsze 

wypełni swoje plany, nawet jeśli przy użyciu różnych środków. Jeśli 

jednak dziecko Boże w swojej niecierpliwości i niewierze próbuje 

ujść przed sprawiedliwymi, wychowawczymi drogami Boga, może 

być pewne, że będzie musiało przejść przez bolesne doświadczenia 

i odczuć na sobie Jego karcącą dłoń. Tak było w przypadku Jakuba. 

Nie musiałby uciekać do Haranu, gdyby pozwolił Bogu, by sam zajął 

się jego sprawą. Bóg rozprawiłby się z Ezawem, a Jakubowi wrę-

czyłby przeznaczony dla niego dział. Sam Jakub zaś odczułby pokój 

płynący z całkowitego podporządkowania się woli Bożej i oddania 

w Jego przemożną dłoń. 



– 296 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Właśnie w tym punkcie wciąż na nowo wychodzi na jaw nieby-

wała słabość naszych serc. Wolimy sami coś przedsięwziąć, zamiast 

w milczeniu i cichym zaufaniu uchwycić się mocnej ręki Bożej i przez 

takie nasze działanie powstrzymujemy Boga przed użyciem Jego łaski 

i mocy nam ku dobremu. Przestańcie (lub odstąpcie) i poznajcie żem 

ja Bóg (Psalm 46,11) to rozkaz, względem którego potrafimy okazać 

posłuszeństwo tylko wtedy, gdy czynna jest w nas moc łaski. Skrom-

ność (wł. łagodność) wasza niech będzie znana wszystkim ludziom: Pan 

jest blisko. Nie troszczcie się o nic, ale we wszystkim w modlitwie i bła-

ganiach z dziękczynieniem powierzcie prośby wasze Bogu. A jaki będzie 

tego skutek? – A pokój Boży, który przewyższa wszelki rozum strzec 

będzie serc waszych i myśli waszych w Chrystusie Jezusie (Filipian 4,5-7). 

Podczas gdy zmuszeni jesteśmy żąć owoce naszych dróg, naszej 

niecierpliwości i niewiary, Bóg w swojej łasce posługuje się naszą 

słabością i głupotą, aby darować nam głębsze zrozumienie Jego deli-

katnej łaski i doskonałej mądrości. Nie chcąc w żaden sposób uspra-

wiedliwiać niecierpliwości i niewiary, musimy jednak przyznać, że 

w ten sposób wychodzi na jaw zadziwiająca dobroć naszego Boga, 

co stanowi pociechę dla naszych serc nawet wtedy, gdy z powodu 

naszych własnych błędów musimy iść przez niełatwe okoliczności. 

Bóg stoi ponad wszystkim i jest to szczególny przywilej, gdy możemy 

oglądać, jak zło obraca się w dobro i jak z samego pożeracza wycho-

dzi żer, a z mocnego słodycz (Sędziów 14,14). Choć prawdą jest, że 

z powodu swojej niecierpliwości i oszustwa zmuszony był żyć na 

wygnaniu, to jednocześnie prawdą jest również, że nie poznałby 

nigdy znaczenia Betelu21, gdyby pozostał pod dachem ojcowskiego 

21	 w tłumaczeniu dom Boży (przyp. redakcji).



– 297 –

Ucieczka Jakuba do Haranu

domu. Na każdym etapie historii Jakuba widzimy obie te strony. 

Ta sama głupota, która wypędziła go z domu ojca, zaprowadziła go 

przez cudowne prowadzenie Boże na miejsce, gdzie mógł posma-

kować błogości i uroczystej atmosfery, otaczających „dom Boży”.

Betel, dom Boży

Jakub zaś wyruszył z Beer-Szeby i udał się do Haranu. A gdy 

przybył na pewne miejsce, zatrzymał się tam na noc, gdyż słońce 

zaszło, i wziął jeden kamień z tego miejsca, podłożył go sobie 

pod głowę i zasnął na tym miejscu (1. Mojżeszowa 28,10-11). 

Naszym oczom jawi się Jakub, bezdomny uciekinier. Położenie, 

w jakim się znajduje, jest znakomitym punktem wyjściowym dla 

Boga, by stanął na jego drodze i objawił mu swoje zamysły łaski 

i chwały. Nic nie mogłoby chyba bardziej dobitnie wyrażać nicości 

i niemocy człowieka jak sytuacja, w jakiej znajdujemy w tym roz-

dziale Jakuba. Leży pod gołym niebem, dręczony bezsennością, a za 

poduszkę służy mu kamień. 

I śniło mu się, że była ustawiona na ziemi drabina, któ-

rej szczyt sięgał nieba, po niej zaś wstępowali i zstępowali 

aniołowie Boży. A Pan stał nad nią i mówił: Jam jest Pan, 

Bóg Abrahama, ojca twego, i Bóg Izaaka! Ziemię, na której 

leżysz, dam tobie i potomstwu twojemu. Potomstwo twoje 

będzie liczne jak proch ziemi i rozprzestrzenisz się na zachód 

i na wschód, i na północ, i na południe, i będą błogosławione 

w tobie i w potomstwie twoim wszystkie plemiona ziemi, 



– 298 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

a oto Jam jest z tobą i będę cię strzegł wszędzie, dokądkol-

wiek pójdziesz, i przywiodę cię z powrotem do tej ziemi, bo 

nie opuszczę cię, dopóki nie uczynię tego, co ci przyrzekłem 

(1. Mojżeszowa 28,12-15). 

Doprawdy, nic innego, jak tylko łaska i chwała. Ustawiona na 

ziemi drabina oczywiście nasuwa nam mimowolnie myśli o objawie-

niu łaski Bożej w osobie i dziele Syna. To właśnie na ziemi dokonał 

On cudownego dzieła, które stało się mocnym i wiecznym fun-

damentem wszelkich zamysłów Boga odnośnie Izraela, Kościoła 

i świata. To właśnie ziemia stanowi scenę, na której żył Jezus, na 

której działał i umarł, aby przez swą śmierć usunąć z drogi wszystko, 

co uniemożliwiało obdarzenie człowieka pełnią błogosławieństw.

Szczyt drabiny sięgał nieba. Stanowiła ona swego rodzaju pomost 

pomiędzy niebem a ziemią, a słowa: po niej zaś wstępowali i zstępo-

wali aniołowie Boży dają nam piękny i trafny obraz Tego, w którym 

Bóg zstąpił w dół ludzkiej nędzy i w którym przeniósł człowieka na 

zawsze do swej cudownej obecności. Bóg podjął wszelkie niezbędne 

środki do wypełnienia swych planów. 

Nieograniczona łaska Boża

Prorok Ozeasz daje nam nieco bliższy wgląd w czas, w którym zobra-

zowane w drabinie Jakuba wydarzenia staną się rzeczywistością: 

W owym dniu ustanowię dla niej przymierze ze zwierzętami 

polnymi i ptactwem niebieskim, i płazami ziemi, a łuk i miecz, 

i wojnę zniosę z ziemi i sprawię, że będzie mieszkać bezpiecz-



– 299 –

Ucieczka Jakuba do Haranu

nie. I zaręczę cię z sobą na wieki; zaręczę cię z sobą na zasadzie 

sprawiedliwości i prawa, miłości i zmiłowania. I zaręczę cię 

z sobą na zasadzie wierności, i poznasz Pana. W owym dniu 

wysłucham – mówi Pan wysłucham nieba, a ono wysłucha 

ziemi, a ziemia wysłucha zboża, moszczu i oliwy, a te wysłu-

chają Jezreela. I zasieję sobie lud w kraju, i zmiłuję się nad 

Niemiłowaną, i powiem do Nie-ludu: Ty jesteś moim ludem, 

a on powie: Boże mój! (Ozeasza 2,20-25). 

Również słowa Pana wypowiedziane w Ewangelii wg Jana 1,51: 

Zaprawdę, zaprawdę powiadam wam, ujrzycie niebo otwarte i aniołów 

Bożych wstępujących i zstępujących na Syna Człowieczego odnoszą się 

do widzenia sennego Jakuba. 

Sen Jakuba jest w pierwszej linii cudownym objawieniem łaski 

Bożej względem Izraela. Poznaliśmy już coś nieco z prawdziwego 

charakteru Jakuba i możemy zauważyć, że łaska była jedyną drogą, 

na której mógł dostąpić błogosławieństwa. Ani z racji urodzenia, 

ani też z racji swego charakteru nie mógłby wnosić żadnych rosz-

czeń. Jeżeli nie weźmie się pod uwagę suwerenności Boga, można 

by stwierdzić, że Ezaw mógłby oprzeć swoje roszczenia zarówno na 

podstawie swego urodzenia, jak i swego naturalnego charakteru. 

Tutaj Jakub nie miał się czym wykazać. Jeśli zatem Ezaw mógł wnieść 

jakiekolwiek roszczenia jedynie na koszt suwerenności Bożej, to 

Jakub właśnie jedynie na podstawie tej suwerenności mógł otrzymać 

swoje błogosławieństwo. Na podstawie swoich naturalnych cech nie 

mógł rościć sobie prawa do czegokolwiek, więc pozostało mu jedy-

nie oprzeć się na wolnej i nieograniczonej łasce Boga. Objawienie, 

jakie Bóg dał tutaj swemu słudze, mówi dlatego tylko o tym, co On 



– 300 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

sam, Pan, uczyni. Czytamy: Jam jest Pan – (Ja) dam – Jam jest z tobą – 

(Ja) będę cię strzegł – (Ja) przywiodę cię z powrotem – (Ja) nie opuszczę 

cię, dopóki (Ja) nie uczynię tego, co (Ja) ci przyrzekłem. Wszystkie obiet-

nice mają swoje źródło w Bogu i to bez jakiegokolwiek warunku, 

bo gdzie łaska przejmuje ster, nie ma mowy o żadnym „jeśli” lub 

„ale”. Tam, gdzie mamy do czynienia z „jeśli”, nie możemy mówić 

o panowaniu łaski. Niewątpliwie Bóg może postawić człowieka na 

stanowisku odpowiedzialności, zwracając się do niego z warun-

kiem „jeśli”. Ponieważ śpiący na kamiennej „poduszce” Jakub nie 

znajdował się na stanowisku odpowiedzialności, lecz w głębokiej 

bezradności i słabości, dlatego też był w stanie przyjąć objawienie 

obfitej i bezwarunkowej łaski.

Możemy poczytywać to sobie za wielkie błogosławieństwo, że my 

również znajdujemy się na stanowisku, gdzie jedynie Bóg jest naszym 

oparciem i że każde autentyczne błogosławieństwo i prawdziwa 

radość, które stały się naszym udziałem, mają swoje źródło w samym 

Bogu, Jego suwerennych prawach, i w Jego niezgłębionej istocie. Zgod-

nie z tym nieopisaną stratą jest dla człowieka stanie na obranym przez 

siebie samego gruncie, gdyż do takiego Bóg musi zwrócić się w gruncie 

odpowiedzialności – a wtedy wszystko jest stracone. Jakub znajdował 

się w tak smutnym stanie, że jedynie Bóg mógł coś dla niego zrobić. 

Zauważmy, że to właśnie z braku dogłębnego rozpoznania tej zasad-

niczej prawdy wciąż na nowo popadał w trudności i tarapaty.

Owoc zrodzony w obecności Bożej

Objawienie Bożej istoty, a nasze ufne spoczęcie w tym objawieniu to 

dwie różne rzeczy. Bóg objawił się Jakubowi w nieskończonej łasce, 



– 301 –

Ucieczka Jakuba do Haranu

ale zaledwie ten obudził się ze snu, a już pokazał swój prawdziwy 

charakter i udowodnił, w jak nikłym stopniu znał w rzeczywistości 

Tego, który dopiero co objawił się mu w tak cudowny sposób: Zdjęty 

trwogą rzekł: O, jakimże lękiem napawa to miejsce! Nic tu innego, tylko 

dom Boży i brama do nieba (1. Mojżeszowa 28,17). Nie czuł się dobrze 

w obecności Bożej i tak jest zawsze, dopóki nasze serce nie zostanie 

całkowicie skruszone, a my sami nie wyzbędziemy się do reszty 

naszego własnego Ja. Bóg chętnie przebywa u skruszonego serca, 

a skruszone serce jest szczęśliwe w bliskości Bożej. Serce Jakuba 

nie zaszło jeszcze tak daleko. Nie nauczył się jeszcze niczym małe 

dziecko spoczywać w doskonałej miłości Tego, który powiedział: 

Jakuba umiłowałem (Malachiasza 1,2; Rzymian 9,13). Doskonała 

miłość usuwa wszelki strach (1. Jana 4,18). Kto nie rozpoznał tej miło-

ści, będzie przejawiał strach i czuł się nieswojo w obecności Boga. 

Dom i obecność Boża nie napawają lękiem duszy, która zna miłość 

Bożą, objawioną w doskonałości ofiary Chrystusa. Dusza taka może 

powiedzieć: Panie! Umiłowałem mieszkanie domu twego i miejsce 

przebywania chwały twojej (Psalm 26,8) oraz: O jedno prosiłem Pana, 

o to zabiegam: Abym mógł mieszkać w domu Pana przez wszystkie dni 

życia mego, by oglądać piękno Pana i by odwiedzać świątynię jego (wł. 

szukać go w świątyni jego; Psalm 27,4). I dalej: O, jak miłe są przy-

bytki twoje, Panie Zastępów! Dusza moja wzdycha i omdlewa z tęsk-

noty do przedsionków Pańskich. Serce moje i ciało woła radośnie do 

Boga żywego. Gdy serce umocnione jest w poznaniu Boga, będzie 

miłowało dom Boży, niezależnie od jego charakteru i formy, jaką 

może przyjmować w różnych okresach – czy to będzie Betel, świą-

tynia w Jerozolimie, czy Kościół Boży, składający się z wszystkich 

prawdziwych wierzących, wespół zbudowanych na mieszkanie Boże 



– 302 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

w Duchu (Efezjan 2,22). Wyobrażenie, jakie Jakub miał o Bogu i jego 

domu, było w tamtym czasie jeszcze dalece zniekształcone i niewy-

raźne. Przymierze, jakie zawiera pod koniec rozdziału z Bogiem, jest 

typowe dla niego i zdradza, w jakim nikłym stopniu znał wówczas 

prawdziwy charakter Boga.

I złożył tam Jakub ślub, i powiedział: Jeżeli Bóg będzie ze 

mną i będzie mnie strzegł w drodze, w którą się udaję, i da 

mi chleb na pokarm i szatę na odzienie, i powrócę w pokoju 

do domu ojca mego, to Pan będzie Bogiem moim, a kamień, 

który postawiłem jako pomnik, będzie domem Bożym, i ze 

wszystkiego, co mi dasz, będę ci dawał dokładnie dziesięcinę 

(1. Mojżeszowa 28,20-22). 

Zwróćmy uwagę na słowa Jakuba, który mówi: Jeżeli Bóg będzie 

ze mną. Dopiero co Bóg z naciskiem powiedział: A oto Jam jest 

z tobą i będę cię strzegł wszędzie, dokądkolwiek pójdziesz, i przywiodę 

cię z powrotem do tej ziemi, bo nie opuszczę cię. Pomimo tego zapew-

nienia Jakub nie potrafi unieść się ponad swoje „jeżeli” i w obli-

czu dobroci Bożej mieć wyższe myśli niż te, które dotyczą ubrania 

i chleba. Są to myśli człowieka, który dopiero co oglądał cudowne 

widzenie o sięgającej do nieba drabinie, u której szczytu stał sam 

Pan i obiecywał mu niezliczone potomstwo oraz wieczne dziedzic-

two. Jakub nie był w stanie pojąć pełni i realności myśli Bożych, 

które dla niego były czymś odległym i abstrakcyjnym. Mierzył Boga 

swą własną miarą i dlatego tak bardzo się mylił. Wciąż jeszcze nie 

zerwał ze swoją własną siłą, co nie pozwalało mu na to, by wreszcie 

rozpocząć życie z Bogiem.



– 303 –

ROZDZIAŁY 29 – 31

JAKUB U LABANA I JEGO UCIECZKA

W szkole Bożej (2)

Potem Jakub ruszył z miejsca i poszedł do ziemi ludów Wschodu (1. Moj-

żeszowa 29,1). Jak widzieliśmy już w 1. Mojżeszowej 28, Jakub wciąż 

nie potrafi pojąć prawdziwego charakteru Boga, a jego odpowiedzią 

na objawioną mu w Betel pełnię Bożej łaski było „jeśli” oraz umowa 

odnośnie do chleba i odzieży. Przedstawiona w naszym rozdziale 

scena wypełniona jest po brzegi tego rodzaju umowami. Co człowiek 

sieje, to i żąć będzie (Galacjan 6,7). Niemożliwe jest ujście przed kon-

sekwencjami swej niewierności. Jakub nie odnalazł jeszcze swego 

prawdziwego miejsca przed Bogiem, jedynego, jakie przystoi wie-

rzącemu i dlatego Bóg posłużył się okolicznościami, aby go skarcić 

i upokorzyć.

Jest to prawdziwa tajemnica wielu udręk i doświadczeń, jakie 

spotykają nas w tym świecie. Nie przeżyliśmy jeszcze przed Bogiem 

całkowitego załamania powiązanego z osądzeniem samego siebie 

i zupełnym odrzuceniem własnego Ja i to dlatego wciąż na nowo 

próbujemy na własną rękę opanować sytuację i przezwyciężyć 

pojawiające się trudności. Efekt tego jest taki, że głową uderzamy 

w ścianę. Nikt nie jest w stanie radować się w Bogu, dopóki nie 



– 304 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

skończy ze swoim Ja, a to z prostej przyczyny, że Bóg może objawić 

się jedynie tam, gdzie ciało otrzymało należne mu miejsce w śmierci. 

W taki czy inny sposób muszę nauczyć się, czego warta jest ludzka 

natura i aby doprowadzić mnie do tego absolutnie rozstrzygającego 

poznania, Bóg posługuje się różnymi środkami. Jakże często dzieje 

się (jak w przypadku Jakuba), że Pan zbliża się do nas i przema-

wia, a my nie rozumiemy Jego głosu i nie zajmujemy należnego 

nam w Jego obecności miejsca. Zaprawdę, Pan jest na tym miejscu, 

a ja nie wiedziałem [...]. O, jakimże lękiem napawa to miejsce! (1. Moj-

żeszowa 28,16-17). Jakub nic nie nauczył się z widzenia w Betel, 

dlatego Bóg musiał przeprowadzić go przez ciężką, trwającą dwa-

dzieścia jeden lat szkołę, a nawet i ta nie wystarczyła, aby go całko-

wicie skruszyć.

Oszust u oszusta

Bardzo ciekawe jest przyglądać się Jakubowi, jak trafia na miejsce, 

które w każdym calu odpowiada jego wewnętrznemu stanowi. Jakub 

ze swoją wybitną skłonnością do robienia interesów i targowania się 

trafia na Labana, który ma tę samą skłonność i obaj napinają każdy 

nerw, aby przechytrzyć jeden drugiego. Postępowanie Labana nie 

powinno nas dziwić, bo nie był on nigdy w Betelu. Nie widział nigdy 

otwartego nieba ani drabiny sięgającej z nieba aż na ziemię. Nie 

otrzymał nigdy cudownych obietnic z ust samego Pana, które gwa-

rantowałyby mu dziedzictwo w Kanaanie i niezliczone potomstwo. 

Nic dziwnego, że przejawiał niebywałą chciwość i zachłanność. Nie 

miał innego źródła pomocy. Bez sensu jest oczekiwanie od czło-

wieka tego świata czegoś innego niż światowych zasad, światowego 



– 305 –

Jakub u Labana i jego ucieczka

usposobienia i ścieżek. On nie ma przecież nic innego. Jakże mie-

libyśmy spodziewać się czystego po nieczystym? Jakże smutny jest 

widok Jakuba, który całą swą energię angażuje w walkę z niewierzą-

cym Labanem, by nagromadzić sobie ziemskie dobra!

A jednak wcale nie jest to rzadkością, że dzieci Boże zapominają 

o swoim wzniosłym powołaniu i niebiańskim dziedzictwie i kłócą 

się z dziećmi tego świata o bogactwa i zaszczyty tej obciążonej prze-

kleństwem grzechu ziemi. Często przybiera to tak poważny wymiar, 

że ciężko jest u takiego wierzącego dostrzec jakikolwiek ślad tego, 

o czym apostoł Jan mówi, że zwycięża świat – tj. wiary (1. Jana 5,5). 

Gdybyśmy chcieli oceniać Jakuba i Labana zgodnie z naturalnymi 

zasadami, ciężko byłoby nam zauważyć pomiędzy nimi jakąkolwiek 

różnicę. Trzeba spojrzeć poza kulisy i dowiedzieć się, jakie są myśli 

Boga odnośnie do obu tych mężów – dopiero wtedy jesteśmy w sta-

nie dojrzeć, jak bardzo różnią się od siebie ci dwaj, zewnętrznie tak 

podobni do siebie, mężowie. To Bóg decydował o tej różnicy, nie 

Jakub. Tak jest i dzisiaj. Choć czasem niestety ciężko jest dostrzec 

różnicę pomiędzy dziećmi światłości a dziećmi ciemności, to jed-

nak ona istnieje – olbrzymia różnica, która opiera się na fakcie, że 

jedne są „naczyniami zmiłowania, które (Bóg) uprzednio przygo-

tował ku chwale, a inne naczyniami gniewu przygotowanymi22 na 

zagładę (nie przez Boga, lecz przez grzech i uparte w nim trwanie; 

Rzymian 9,22-23).

Duchowo usposobiony wierzący z zainteresowaniem i radością 

zauważy, z jaką skrupulatnością w Rzymian 9 i na wielu innych miej-

22	 Słowo przeznaczone jest niefortunne i może prowadzić do błędnych wniosków, 
jakoby Bóg przeznaczał ludzi z góry na zagładę, co znajduje się w opozycji do 
ewangelii wolnej łaski w Chrystusie (przyp. redakcji).



– 306 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

scach Słowa Duch Boży dobiera słów, aby obronić się przed tym 

strasznym wnioskiem, jaki ludzki umysł aż nazbyt często wyciągnął 

z biblijnej nauki o suwerennym wyborze Bożym. Gdy mówi o naczy-

niach gniewu, mówi po prostu: „przygotowane na zagładę”. W żadnym 

razie nie mówi, że to Bóg je do tego przygotował. Natomiast gdy tylko 

zwraca się ku naczyniom zmiłowania, mówi: „które (Bóg) uprzednio 

przygotował ku chwale”. Ta różnica jest godna najwyższej uwagi.

„Jakuby” i „Labany” różnią się co do zasady i zawsze będą się 

różnić, chociaż pierwszym łatwo przychodzi zaniedbywać swoje 

wysokie stanowisko i nie często myślą o tym, jak ważne jest, aby 

urzeczywistniali swój prawdziwy charakter. 

Co się tyczy Jakuba, to wszystko – czy to jego ciężka praca i znój, 

czy też zawarte w uprzednim rozdziale przymierze – są jedynie 

następstwem jego nieznajomości Bożej łaski i ewidentnego braku 

zdolności, by zaufać bezwarunkowo obietnicom Boga. Kto po otrzy-

maniu bezwarunkowej obietnicy od samego Boga potrafi jeszcze 

mówić: „Jeżeli Bóg będzie ze mną [...] i da mi chleb na pokarm 

i szatę na odzienie”, ten ma doprawdy marne wyobrażenie o Bogu 

i o znaczeniu Jego obietnicy. Dlatego widzimy również, jak bardzo 

Jakub się trudzi, aby poprawić swoją sytuację i zadbać o pomyślność 

swych spraw. Tak czyni każdy, kto nie zrozumiał jeszcze łaski Bożej. 

Możemy wyznawać, że znamy zasady, na podstawie których działa 

łaska, ale to jeszcze nic nie mówi o prawdziwej mierze naszego oso-

bistego doświadczenia jej mocy. Można by myśleć, że widzenie, jakie 

Jakub miał w Betelu, powinno było raz na zawsze przekonać go 

o łasce Bożej i wyryć się głęboko w jego sercu, odbijając na wszelkich 

jego ścieżkach. Niemniej jednak zachowanie Jakuba w Haranie zdra-

dza aż nader wyraźnie, jak niewiele pojął z Bożej łaski. Postępowanie 



– 307 –

Jakub u Labana i jego ucieczka

człowieka odzwierciedla rzeczywisty stopień doświadczeń i przeko-

nań ludzkiej duszy, zupełnie niezależnie od wyznania ust. Jakub nie 

doszedł jeszcze do punktu, w którym zacząłby przyglądać się sobie 

szczerze w świetle obecności Bożej i dlatego żył w nieświadomości 

Bożej łaski i zdradził swoją nieświadomość, wdając się w rywalizację 

z Labanem i przejmując jego światowe zasady postępowania.

Można zadziwiać się, że Jakub, który nie nauczył się oglądać 

przed Bogiem klarownie i osądzać swój naturalny charakter, przez 

Boże zrządzenie został zaprowadzony na miejsce, gdzie jego charak-

ter tym wyraźniej wyszedł na jaw. Został zaprowadzony do Haranu, 

ojczyzny Labana i Rebeki – kolebki szkoły, z której pochodziły tak 

zręcznie praktykowane przez niego zasady, gdzie ich uczono i gdzie 

się nimi posługiwano. Aby poznać Boga, trzeba udać się do Betelu; 

aby poznać człowieka, należy pójść do Haranu. Ponieważ Jakub 

nie zrozumiał objawienia istoty Bożej, jakiego udzielił mu Bóg 

w Betelu, musiał powędrować dalej do Haranu, gdzie wyszło na 

jaw, kim jest on sam. Jakież zabiegi podejmował i ileż trudu zada-

wał sobie, by osiągnąć swoje cele! Jakież mistrzowskie chwyty! Nie 

widzimy nic z zaufania do Boga, nic z cierpliwości i prostoty wiary. 

To prawda, że Bóg był z Jakubem, bo nic nie jest w stanie przeszko-

dzić działaniu Jego łaski. Co więcej, Jakub zauważył nawet w pew-

nym stopniu i uznał obecność i wierność Bożą, ale mimo to wciąż 

był zdania, że nie obejdzie się bez jego planów. Nie potrafił pozo-

stawić Bogu uregulowania sprawy odnośnie do jego żon i należ-

nej mu zapłaty. Wszystko chciał załatwić podstępem i sprytem. Od 

początku do końca był tym samym Jakubem (tzn. ten, który prze-

chytrza; 1. Mojżeszowa 27,26). Bo gdzież np. moglibyśmy znaleźć 

lepsze arcydzieło ludzkiego wyrachowania niż uknuty przez niego 



– 308 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

plan opisany w 1. Księdze Mojżeszowej 30,37-42? Zamiast pozwolić 

Bogu, by zatroszczył się o rozmnożenie trzody cętkowanej i łaciatej, 

co Bóg, gdyby Jakub mu to powierzył, z pewnością by też uczynił, 

wolał sięgnąć po środki, które tylko jeden Jakub potrafił wymyślić. 

W podobny sposób postępował przez cały okres swojego długiego 

pobytu u Labana, aż w końcu ucieka, pozostając we wszystkim wier-

nym samemu sobie i obranym przez siebie zasadom.

Poznanie łaski i poznanie samego siebie

Przyglądanie się cechom charakteru Jakuba, które wychodzą na 

jaw w różnych etapach jego jednorazowej historii, daje nam wgląd 

w cudowne drogi łaski Bożej. Nikt oprócz Boga nie wytrzymałby 

z takim człowiekiem jak Jakub i nikt jak tylko Bóg nie zaintereso-

wałby się nim tak szczerze i dogłębnie. Łaska startuje w najniższym 

punkcie. Zajmuje się człowiekiem tak, jak go znajdzie i postępuje 

z nim według doskonałej znajomości jego zdeprawowanej natury. 

Bardzo ważne jest, abyśmy od początku znali tę cechę łaski, abyśmy 

byli później w stanie znieść odkrycie naszej własnej grzeszności 

i zdeprawowania, które potrafi drastycznie zachwiać naszym zaufa-

niem i zburzyć nasz pokój.

Wielu wierzących nie rozpoznaje już na początku swej drogi 

wiary doszczętnego zepsucia swej natury i nie widzi jej taką, jaka 

jawi się w bezkompromisowym świetle Bożym, chociaż ich serca 

naprawdę zostały dotknięte przez łaskę, a ich sumienia zostały 

uspokojone przez oparcie się we wierze na dziele Chrystusa. Przez 

przytłaczające odkrycie zła w swym własnym (nawróconym już) 

sercu zaczynają podawać w wątpliwość autentyczność swej relacji 



– 309 –

Jakub u Labana i jego ucieczka

z Bogiem, ponieważ mają jedynie wybrakowane i niepełne wyobra-

żenie o łasce Bożej i wartości krwi Chrystusa. To z kolei prowadzi 

do tego, że w duchu zostają odłączeni od Chrystusa i czując się 

zdani na samych siebie albo biorą ucieczkę do ludzkiej religii z jej 

nakazami i przepisami, co pozwala im co najmniej zachować mowę 

pobożności i daje im brakujące im poczucie swej wartości lub popa-

dają w stan daleko posuniętej światowości. Są to smutne następstwa 

tego, gdy serca nie są umocnione łaską (Hebrajczyków 13,9).

Spostrzeżenie to czyni historię Jakuba jeszcze bardziej fascynu-

jącą i pouczającą. Nikt z nas nie może czytać tych trzech rozdziałów, 

nie będąc poruszonym cudowną łaską, która potrafiła zająć się takim 

człowiekiem jak Jakub i, obnażywszy całe jego wnętrze, powiedzieć 

zdecydowanie: „W Jakubie nie dopatrzyłem się niczego zdrożnego 

Nie widziałem obłudy w Izraelu” (4. Mojżeszowa 23,21). Bóg nie 

mówi, że w Jakubie nie było nic złego ani krzty obłudy w Izraelu. To 

nie byłoby w stanie uspokoić serca i dać mu pewności, którą Bóg tak 

bardzo chce podarować. Powiedzieć grzesznikowi, że nie ma w nim 

grzechu, jest doprawdy marnym pocieszeniem i nie ukoi jego serca, 

bo on wie aż za dobrze, że w nim mieszka grzech. Gdy sam Bóg 

mówi mu, że na podstawie doskonałej ofiary Chrystusa nie widzi 

w nim już dłużej grzechu, to z całą pewnością błogi pokój wypełni 

jego serce. Gdyby Bóg obrał sobie Ezawa, nie oglądalibyśmy tak 

wspaniałych dróg łaski, a to z prostego powodu, że Ezaw z natury nie 

jawi się w tak niekorzystnym świetle, jak Jakub. Im niżej człowiek 

upadnie, tym wyżej wznosi się łaska Boża. W zależności od tego, jak 

dalece oszacuję moją winę w skali od pięćdziesięciu do stu denarów, 

wzrośnie również moje poczucie łaski i doznanie miłości, która 

odpuściła nam cały dług, ponieważ nie mieliśmy z czego zapłacić 



– 310 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

(Łukasza 7,42). To z pewnością dlatego apostoł napisał: „Dobrze jest 

bowiem umacniać serce łaską, a nie pokarmami; tym, którzy o nie 

zabiegali, nie przyniosły one pożytku” (Hebrajczyków 13,9).



– 311 –

ROZDZIAŁ 32

POWRÓT JAKUBA DO KANAANU

Środki, jakie podejmuje Jakub,  
by przejednać swego brata

„A Jakub też poszedł drogą swoją i spotkali go aniołowie Boży” 

(1. Mojżeszowa 32,1). Mimo wszystkich upadków Jakuba łaska Boża 

wciąż mu towarzyszy. Bóg miłuje niezmienną miłością. Gdy miłuje 

kogoś, to do ostatka. Jego miłość odpowiada Jego naturze, gdyż, jak 

wiemy, jest On ten sam wczoraj, dziś i na wieki (Hebrajczyków 13,8). 

Jakże znikomy wpływ wywarł „obóz Boży” (1. Mojżeszowa 32,2) na 

Jakuba! „Potem posłał Jakub przed sobą posłów do Ezawa, brata 

swego, do ziemi Seir, do krainy Edom” (1. Mojżeszowa 32,3). Naj-

widoczniej czuł się niepewnie na samą myśl o spotkaniu ze swym 

bratem – i to nie bez przyczyny. Bardzo źle obszedł się ze swym 

bratem i jego sumienie słusznie było zaniepokojone. Zamiast rzu-

cić się bezwzględnie w mocne ramiona Boże, również i tym razem 

wolał sięgnąć po swoje środki, aby odwrócić gniew Ezawa. Obmyśla 

sprytne plany. Próbuje załagodzić Ezawa, zamiast oprzeć się na Bogu 

i prosić o Jego niezawodną pomoc.

„I dał im takie polecenie: Tak powiecie panu mojemu Ezawowi: 

To mówi sługa twój, Jakub: Byłem gościem Labana i zatrzymałem się 



– 312 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

tam aż dotąd” (1. Mojżeszowa 32,4). Słowa te odsłaniają stan duszy, 

która daleko jest od tego, aby mieć Boga jako swoje centrum, wokół 

którego skupiają się wszystkie jej myśli i życzenia. „Mój pan” i „sługa 

twój” to nie słowa brata do brata ani też słowa męża, który urzeczy-

wistnia godność, jaką nadał mu Bóg. To mowa Jakuba dręczonego 

wyrzutami sumienia.

„A gdy posłowie wrócili do Jakuba, rzekli: Przyszliśmy do brata 

twego, do Ezawa, lecz on już idzie na twoje spotkanie, a jest z nim 

czterystu mężów. Wtedy Jakub zląkł się bardzo i zatrwożył” (1. Moj-

żeszowa 32,6-7). Co zrobi teraz Jakub? Czy rzuci się wreszcie w ręce 

Boże? Nie – Jakub zaczyna podejmować środki zapobiegawcze i przy-

gotowywać się na spotkanie brata: „Rozdzielił więc na dwa obozy 

ludzi, którzy z nim byli, owce, bydło i wielbłądy, pomyślał bowiem: 

Jeżeli Ezaw napadnie na jeden obóz i pobije go, wtedy ocaleje drugi 

obóz” (1. Mojżeszowa 32,7-8). Pierwszą myślą i ucieczką Jakuba był 

zawsze jego plan. Rozpoznajemy w tym dokładne odzwierciedle-

nie ludzkiego serca. Co prawda po obmyśleniu swego planu Jakub 

zwraca się do Pana i błaga Go, by raczył wyratować go z ręki Ezawa, 

ale ledwie skończył się modlić, a już wrócił do wydawania rozporzą-

dzeń. Nie można modlić się jednocześnie i obmyślać plany. Gdy zaj-

muję się planem, to w mniejszym lub większym stopniu pokładam 

w nim swoje zaufanie. Natomiast gdy się modlę, powinienem całko-

wicie opierać się na Bogu – modlitwa jest przecież wyrazem zależno-

ści od Niego. Nie da się pogodzić jednego z drugim. Gdy w centrum 

pola widzenia stoję ja, moje plany i moje mądre przedsięwzięcia, 

wcale nie jestem przygotowany na to, by w milczeniu i z podziwem 

przyglądać się działaniu Boga w mojej sprawie. Wtedy też modlitwa 

nie jest szczerym wyrazem mojej prośby, lecz raczej zwykłym punk-



– 313 –

Powrót Jakuba do Kanaanu

tem programu, który myślę, że muszę spełnić. Istnieje jeszcze druga 

możliwość, że zwracam się do Boga z prośbą, by udzielił aprobaty dla 

moich planów. Bóg nie chce, abym Go prosił, by uznał moje środki 

i obmyślone przeze mnie plany, lecz pragnie, abym wszystko oddał 

w Jego ręce, aby sam mógł wszystkiego dla mnie dokonać. Gdy wiara 

odstępuje Bogu pole działania, z całą pewnością ujrzy, jak On zasto-

suje swoje własne doskonałe środki, by przyjść nam z pomocą, a jest 

to coś zupełnie innego niż Jego akceptacja i błogosławieństwo dla 

naszych własnych planów i rozporządzeń niewiary i niecierpliwości.

Chociaż Jakub pomodlił się do Boga, aby uwolnił go z ręki jego 

brata, najwidoczniej nie było to w stanie go uspokoić, bo postano-

wił spróbować przejednać Ezawa przez dar (1. Mojżeszowa 32,13). 

Ufność pokładał w podarunku, nie zaś jedynie w Bogu. Podstępne 

jest serce, bardziej niż wszystko inne, i zepsute (Jeremiasza 17,9). Nie-

jednokrotnie nam samym ciężko jest dojść do tego, co stanowi wła-

ściwą podstawę naszego zaufania. Uroimy sobie lub co najmniej 

próbujemy sobie wmówić, że Bóg jest naszym oparciem, podczas 

gdy w rzeczywistości pokładamy zaufanie w opracowanej przez sie-

bie metodzie. Czy potrafimy wyobrazić sobie, że Jakub dosłownie 

w chwilę po swej żarliwej modlitwie: Wyrwij mnie, proszę, z ręki 

brata mego, z ręki Ezawa, mógł powiedzieć: Zjednam go sobie darem 

(1. Mojżeszowa 32,20)? Czy Jakub zdążył już zapomnieć o swojej 

modlitwie? Czy chciał z daru uczynić swego boga? Czy bardziej ufał 

działaniu trzody niż Bogu, którego rękom dopiero co się powierzył?

Takie i tym podobne pytania rodzą się, gdy przyglądamy się 

zachowaniu Jakuba w tej sytuacji. Niemniej jednak wystarczy, aby-

śmy wejrzeli w swe własne serca, a z łatwością otrzymamy na nie 

odpowiedź. W tym niezawodnym zwierciadle rozpoznajemy, że 



– 314 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

o wiele łatwiej przychodzi nam polegać na naszej własnej mądro-

ści niż na Bogu. Prędzej czy później musimy poznać, że wszelkie 

nasze najmądrzejsze osiągnięcia są głupotą i że prawdziwa mądrość 

polega na całkowitym złożeniu zaufania w samym Bogu. Niestety 

zbyt często jesteśmy zadowoleni z samych siebie, gdy po skrupulat-

nym obmyśleniu naszych planów udało nam się wybłagać od Boga 

błogosławieństwo. Jeśli tak jest, to nasze modlitwy są niewiele wię-

cej warte niż nasze plany, ponieważ opieramy się bardziej na nich 

niż na Bogu. Musimy naprawdę skończyć ze wszystkim, co pochodzi 

z własnego Ja, zanim Bóg będzie mógł się nam objawić i musimy 

wiedzieć, że nie będziemy w stanie zrezygnować z naszej własnej 

rzekomej mądrości, dopóki nie skończymy z samymi sobą. Musimy 

zrozumieć wreszcie, że „wszelkie ciało jest trawą, a cały jego wdzięk 

jak kwiat polny” (Izajasza 40,6). 

Jakub w Peniel i jego walka z Bogiem

Po tym, gdy Jakub dokończył wydawania swych mądrych rozporzą-

dzeń, czytamy: Jakub zaś pozostał sam. I mocował się z nim pewien mąż 

aż do wzejścia zorzy (1. Mojżeszowa 32,24). Dochodzimy do punktu 

zwrotnego w życiu tego godnego uwagi męża. Pozostać sam na 

sam z Bogiem – to jedyna droga, aby dojść do właściwego poznania 

nas samych i ścieżek, którymi kroczymy. Aby dostrzec prawdziwą 

wartość naszej natury i wszelkich pochodzących z niej przemyśleń, 

działań i czynów, musimy położyć je na szali wagi świętości Bożej. 

To doprawdy nieważne, co my sami myślimy o sobie lub co myślą 

o nas inni ludzie. Najważniejsze jest to, co Bóg o nas myśli, a żeby 

się o tym dowiedzieć, musimy pozostać sam na sam z Bogiem, z dala 



– 315 –

Powrót Jakuba do Kanaanu

od świata, z dala od własnego Ja, z dala od wszystkich przemyśleń, 

opinii i urojeń ludzkiej natury.

Jakub zaś pozostał sam. I mocował się z nim pewien mąż. Zauważmy, 

że nie jest tu napisane: Jakub mocował się z pewnym mężem, lecz: 

mocował się z nim pewien mąż. Wydarzenie to częstokroć wykładano 

jako obraz mocy, z jaką modlił się Jakub. Że jest to błędny wykład, 

dowodzi kolejność słów w powyższym zdaniu. To decydująca róż-

nica, czy ja walczę z kimś, czy może jednak ktoś walczy ze mną. Gdy 

ja walczę z kimś, najwyraźniej chcę coś od niego – w przeciwnym 

razie mój przeciwnik chce coś ode mnie. W naszym przypadku Bóg 

walczył z Jakubem, aby dać mu odczuć, jak nędznym i słabym był 

człowiekiem, a gdy Jakub z całą mocą swej ludzkiej natury sprzeci-

wiał się Bogu w osiągnięciu tego koniecznego celu, uderzył go w staw 

biodrowy i zwichnął staw biodrowy Jakuba, gdy się z nim mocował 

(1. Mojżeszowa 32,25). Ciało musi nosić na sobie piętno śmierci – 

musimy zrozumieć wymiar i znaczenie krzyża Chrystusa, zanim 

będziemy umieli wieść szczęśliwe życie w społeczności z Bogiem. 

Dotychczas poznaliśmy już wiele cech charakteru Jakuba, widzie-

liśmy jak podczas całego długiego, bo trwającego aż dwadzieścia 

jeden lat pobytu u Labana, obmyśla i obraca swe plany w czyn, ale 

dopiero gdy zostaje sam na sam z Bogiem, dowiaduje się po raz 

pierwszy, jak słaby i bezradny jest sam w sobie. Dopiero wtedy, gdy 

Bóg dotknął się siedziby jego naturalnej siły, może powiedzieć: Nie 

puszczę cię, dopóki mi nie pobłogosławisz (1. Mojżeszowa 32,26).

Tym samym zaczyna się zupełnie inny etap w historii Jakuba. 

Dotychczas trzymał się kurczowo swych własnych metod. Teraz 

jednak Bóg dochodzi z nim do punktu, w którym może powiedzieć: 

Nie puszczę cię. Zwróćmy uwagę na to, że słowa te wypowiada jednak 



– 316 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

dopiero wtedy, gdy jego staw biodrowy został zwichnięty. Ten fakt 

daje nam do ręki klucz do zrozumienia całej tej sytuacji. Bóg walczył 

z Jakubem, aby doprowadzić go do tego momentu. Co się zaś tyczy 

mocy Jakubowej modlitwy, to widzieliśmy już, że już w chwilę po jej 

wypowiedzeniu zdradził tajemnicę źródła swojego zaufania w sło-

wach: Przejednam go darem. Czy mógłby powiedzieć coś podobnego, 

gdyby pojął rzeczywiście prawdziwą moc modlitwy i autentyczną 

zależność od Boga? Musimy skrupulatnie rozróżniać pomiędzy tym, 

czym jest Bóg, a czym jest człowiek. Umiejętność tę ma każda dusza, 

która poznała świętą realność życia z wiary.

Zmiana imienia – Jakub zostaje Izraelem

Jakże często zawodzimy jednak w tym punkcie! Nierzadko kryjemy 

wielką niewiarę pod pozornie pobożnym pretekstem, że sięgamy 

jedynie po środki, o których jesteśmy przekonani, że Bóg by je 

pobłogosławił, podczas gdy w rzeczywistości wykluczamy Boga, 

pokładając ufność jedynie w stojących nam do dyspozycji środkach. 

Oby nasze serca zechciały wreszcie rozpoznać przewrotność takiego 

postępowania! Oby chciały nauczyć się z większą prostotą spoglą-

dać jedynie ku Bogu, aby nasze życie więcej było nacechowane tą 

świętą godnością, która unosi nas ponad okoliczności, przez które 

musimy przechodzić! To doprawdy nie jest łatwe, aby do reszty 

i ostatecznie zerwać z zaufaniem w ciele w każdej formie, by móc 

powiedzieć: „Nie puszczę cię, dopóki mi nie pobłogosławisz”. Powie-

dzieć te słowa szczerze i z głębi serca oraz pozostać w mocy tych 

słów – to jest tajemnica prawdziwej siły. Jakub mógł tak powiedzieć 

dopiero wtedy, gdy jego staw biodrowy został zwichnięty, nie przed-



– 317 –

Powrót Jakuba do Kanaanu

tem. Długo walczył, aż wreszcie skapitulował; długo, bo zaufanie, 

jakie pokładał w ciele, było wielkie. Bóg potrafi nawet najtwardszy 

charakter upokorzyć i poniżyć w prochu. On wie, jak dotknąć się 

źródła pochodzącej z natury siły i zadać jej śmiertelny cios. Zanim 

tak się stanie, nie ma mowy o prawdziwej mocy przed człowiekiem 

i Bogiem. Musimy być słabi, zanim się wzmocnimy. Moc Chrystu-

sowa może zamieszkać w nas jedynie w powiązaniu z poznaniem 

naszej własnej słabości. Chrystus nigdy nie udzieli aprobaty sile 

ludzkiej natury i jej mądrości. Ciało nie może służyć za podstawę 

objawienia łaski i mocy Chrystusowej.

Ponieważ zatem manifestacja chwały Bożej powiązana jest ściśle 

z całkowitym odsunięciem nieużytecznej, upadłej natury człowieka, 

dusza nie potrafi się nią radować, dopóki nie nastąpi wyłączenie 

jej (tej natury) z wszelkiej aktywności. Chociaż Bóg wezwał Jakuba 

do wypowiedzenia swego imienia i przyznania się do tego, że jest 

Jakubem, czyli oszustem, sam nie objawił mu imienia tego, który 

z nim walczył i go tak boleśnie pokonał. Jakub otrzymał nowe imię 

Izrael (bojownik Boży lub ten, który walczył z Bogiem), ale gdy prosi: 

Powiedz mi, proszę, jakie jest imię twoje?, otrzymuje odpowiedź: Dla-

czego pytasz o imię moje? (1. Mojżeszowa 32,29). Pan wzbrania się 

wyjawić mu swoje imię, chociaż Jakub poznał już prawdę o sobie 

samym i otrzymał błogosławieństwo. Ileż podobnych przypadków 

zna kronika rodziny Bożej! Nasze Ja zostaje obnażone w całej jego 

brzydocie, ale nie potrafimy zajść tak daleko, by rozpoznać, kim jest 

Bóg, chociaż jest tak blisko i tak obficie nam błogosławi. 

Gdy tylko staw biodrowy Jakuba został zwichnięty, otrzymał on 

nowe imię Izrael. W ten sposób poznał i uznał, że jest słabym czło-

wiekiem. Mimo to Pan musiał zwrócić się do niego z pytaniem: 



– 318 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Dlaczego pytasz o imię moje? i nie zdradził mu imienia Tego, który 

ujawnił prawdziwe imię i stan Jakuba. To poucza nas, że zostać 

pobłogosławionym przez Boga to jeszcze zupełnie coś innego 

niż otrzymać objawienie Jego charakteru. I tam mu błogosławił 

(1. Mojżeszowa 32,29), ale nie wyjawił mu swego imienia. Poznanie 

samego siebie zawsze wiąże się z błogosławieństwem, gdyż przez 

to wkraczamy na drogę, na której klarowniej niż dotychczas jeste-

śmy w stanie rozpoznać, czym Bóg jest dla nas w najdrobniejszych 

szczegółach. Tak było u Jakuba. Gdy tylko jego staw biodrowy został 

zwichnięty, znalazł się w stanie, w którym jedynie Bóg mógł stać się 

całkowitym i wystarczającym oparciem. Utykający mężczyzna nie 

może wiele zdziałać. Dlatego nie pozostało mu nic innego jak tylko 

uchwycić się Tego, który jest wszechmocny.

Zanim zamkniemy rozważanie tego rozdziału, chciałbym jesz-

cze zauważyć, że Księga Hioba w pewnej mierze zawiera wyjaśnie-

nie dla tego etapu historii Jakuba, którą się właśnie zajmowaliśmy. 

W pierwszych trzydziestu jeden rozdziałach Hiob kłócił się ze swymi 

przyjaciółmi i uparcie obstawał przy swoich argumentach, którymi 

się bronił. W rozdziale 32. Bóg przez Elihu zaczyna walczyć z Jobem, 

a w 38. bezpośrednio się go dotknął w całym majestacie swojej mocy 

i przemógł objawieniem swojej wielkości i chwały. Wtedy Hiob 

wypowiada te znane słowa: Tylko ze słyszenia wiedziałem o tobie, 

lecz teraz moje oko ujrzało cię. Przeto odwołuję moje słowa i kajam się 

w prochu i popiele (Joba 42,5-6). Bóg dotknął jego „stawu biodro-

wego”. Zwróćmy uwagę na wyrażenie: Moje oko ujrzało cię. Hiob nie 

mówi: Widzę siebie, lecz: Ujrzałem ciebie. Jedynie spojrzenie na to, 

kim Bóg jest, prowadzi do prawdziwej pokuty i odstręczenia naszego 

własnego Ja. Tak będzie również z ludem izraelskim, którego histo-



– 319 –

Powrót Jakuba do Kanaanu

ria jest bardzo pokrewna z dziejami Hioba. Gdy spojrzą na Tego, któ-

rego przebili, będą biadać (Zachariasza 12,10) i wtedy Bóg obdarzy 

ich błogosławieństwem i dokona ich dogłębnej duchowej odnowy.





– 321 –

ROZDZIAŁ 33

SPOTKANIE Z EZAWEM

Jakże bezpodstawne były obawy Jakuba i jak bezużyteczne wszystkie 

jego plany! Pomimo że na skutek walki z Bogiem miał zwichnięty 

staw biodrowy, nie zamierzał zaprzestać obmyślania swoich planów. 

A gdy Jakub podniósł oczy swoje, zobaczył, że Ezaw nadchodzi 

a z nim czterystu mężów. Rozdzielił więc dzieci pomiędzy Leę, 

Rachelę i dwie służące. Na przedzie ustawił służące wraz z ich 

dziećmi, Leę z jej dziećmi za nimi, Rachelę zaś z Józefem na 

końcu (1. Mojżeszowa 33,1-2). 

Te przygotowania udowadniają, że Jakub nie wyzbył się swoich obaw. 

Wciąż bał się zemsty Ezawa. W scenie tej widzimy Jakuba, jak naraża 

na największe niebezpieczeństwo tych, na których najmniej mu 

zależało. Niepojęte głębie zepsutego ludzkiego serca! Gdyby Jakub 

naprawdę opierał się na Bogu, nie bałby się, że on i jego rodzina 

zostaną doszczętnie wyniszczeni. Niestety sami wiemy z własnego 

doświadczenia, jakże ciężko przychodzi naszym sercom, by z pro-

stotą i w cichym zaufaniu polegać na nieustannie obecnym, wszech-

mogącym i nieskończenie miłosiernym Bogu.



– 322 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Bóg pokazuje nam tutaj, jak zbyteczny jest nasz niepokój: Ezaw 

wybiegł naprzeciw niego, objął go, rzucił mu się na szyję i ucałował go; 

i rozpłakali się (1. Mojżeszowa 33,4). Dar Jakuba był zupełnie zbędny, 

a jego plan daremny. To Bóg zjednał Ezawa, jak już wcześniej prze-

jednał Labana. Bóg znajduje radość w zawstydzaniu bojaźliwych 

i niedowierzających serc i rozwiewaniu wszelkich obaw. Zamiast 

nadziać się na miecz Ezawa, Jakub znajduje otwarte ramiona i poca-

łunki swego brata. Zamiast walczyć przeciw sobie, wylewają łzy. Oto 

drogi Boże. Któż z nas nie chciałby uczcić Go przez pełne zaufanie? 

Skąd to się bierze, że mimo wszelkich dowodów Jego wierności 

jesteśmy tak szybko gotowi, by w każdej nowej sytuacji powątpie-

wać, martwić się i wyrażać obawy? Stąd, że nie znamy dość Boga. 

Pogódź się z nim i zawrzyj z nim pokój! W ten sposób poprawisz swoją 

dolę (Joba 22,21). Dotyczy to zarówno niewierzącego, jak i dziecka 

Bożego. Prawdziwe poznanie Boga, autentyczna znajomość z Nim, 

to życie i pokój. A to jest żywot wieczny, aby poznali ciebie, jedynego 

prawdziwego Boga i Jezusa Chrystusa, którego posłałeś (Jana 17,3). Im 

bardziej zażyła jest nasza więź z Bogiem, im lepiej Go znamy, tym 

głębszy jest również nasz pokój i tym bardziej jesteśmy w stanie 

unieść się ponad wszelką zależność od naszej upadłej natury. Bóg 

jest skałą i jedyne, co my musimy zrobić, to zrzucić na Niego cały 

nasz ciężar, by przeżyć, że ma moc i gotów jest, by nas podtrzymać. 

Jakub osiedla się w Sukot

Po tym objawieniu dobroci Bożej Jakub osiedlił się w Sukot i na 

przekór zasadzie rządzącej życiem pielgrzyma zbudował sobie dom, 

jak gdyby tam była jego ojczyzna. Z pewnością Sukot nie było miej-



– 323 –

Spotkanie z Ezawem

scem, które przeznaczył dla niego Bóg. Pan nie powiedział do niego: 

Jam jest Bogiem z Sukot, lecz: Jam jest Bogiem z Betelu (1. Mojżeszowa 

31,13). Jakub powinien był zatem obrać Betel, a nie Sukot za cel 

swojej podróży. Niestety nasze serca częstokroć dają się zadowolić 

o wiele niższym stanowiskiem i o wiele mniejszym działem niż te, 

jakie Bóg chciałby nam dać w swojej dobroci. 

Następnie Jakub podróżuje dalej do Sychemu, gdzie kupuje pole. 

Również i tu nie osiąga wyznaczonego mu przez Boga celu. Także 

nazwa, jaką daje zbudowanemu przez siebie ołtarzowi, świadczy 

o stanie jego duszy. Nazywa go: Bóg jest Bogiem Izraela (1. Mojże-

szowa 33,20). Nazwa ta przedstawia bardzo ograniczony obraz Boga. 

Co prawda każdy z nas ma przywilej, by znać Boga jako swego Boga, 

ale lepiej jest znać Go również jako pana całego domu, a samego 

siebie postrzegać jako jego część. Wierzący ma przywilej, by uwa-

żać Chrystusa za swą głowę, ale jeszcze większym przywilejem jest 

rozpoznanie, że jest On Głową Ciała, Kościoła (Kolosan 1,18), a my 

członkami tego ciała.





– 325 –

ROZDZIAŁ 34

PROBLEMY W SYCHEMIE

W rozdziale 35. będziemy mogli zobaczyć, jak Jakub zostaje dopro-

wadzony do znakomitego pojmowania istoty Boga, ale w Sychemie 

znajdował się cały czas na niskim duchowym poziomie, z którego 

powodu musiał cierpieć – tak jest zawsze z każdym, kto nie zajmuje 

wyznaczonego mu przez Boga stanowiska. Dwa i pół plemiona, które 

osiedliły się po drugiej stronie Jordanu, jako pierwsze wpadły w ręce 

wroga. Tak samo było z Jakubem. W rozdziale 34. widzimy gorzkie 

owoce jego pobytu w Sychemie. Nad jego rodziną zawisło piętno 

hańby, którą Symeon i Lewi próbują wymazać przy użyciu przemocy, 

przez co jedynie pomnażają ból i niepokój Jakuba. Ich haniebny czyn 

jeszcze bardziej zmartwił Jakuba niż hańba wyrządzona jego córce: 

Wtedy Jakub rzekł do Symeona i do Lewiego: Sprowadzili-

ście na mnie nieszczęście i hańbę w oczach mieszkańców tej 

ziemi, Kananejczyków i Peryzyjczyków, a przecież ja mam 

mało ludzi, i gdy oni zbiorą się przeciwko mnie, pobiją mnie 

i zginę ja i dom mój (1. Mojżeszowa 34,30).

To, co najbardziej wstrząsnęło Jakubem, to konsekwencje postępku 

jego synów, które groziły mu i jego domowi. Zdaje się, że żył w cią-



– 326 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

głym strachu przed zagrażającymi mu niebezpieczeństwami. Wszę-

dzie przejawia niespokojnego ducha, którego nie da się pogodzić 

z aktywnym życiem wiary w Boga.

Przez to nie chcę wcale powiedzieć, że Jakub nie był mężem 

wiary. Z pewnością był nim i jako taki otrzymał swe miejsce w wiel-

kim obłoku świadków (Hebrajczyków 12,1) w 11. rozdziale Listu do 

Hebrajczyków. Jakub rzadko kiedy urzeczywistniał w praktyce 

obecną w jego sercu wiarę i dlatego popełniał tyle smutnych błę-

dów. Bo czy to wiara kazała mu powiedzieć: Pobiją mnie i zginę ja 

i dom mój? Z pewnością nie. Dana mu w 28. rozdziale obietnica 

Boża powinna była przepędzić wszelki strach z jego serca. Słowa: 

Ja jestem z tobą [...] i nie opuszczę cię powinny były go uspokoić. Jakub 

więcej zajmował się niebezpieczeństwami, które groziły mu zewsząd 

ze strony mieszkańców kraju niż swym bezpieczeństwem w ręce 

Boga. Powinien był wiedzieć, że nie mógł mu spaść nawet jeden 

włos z głowy. Zamiast zajmować się Symeonem i Lewim lub możli-

wymi konsekwencjami ich pochopnego czynu, powinien był zasta-

nowić się, co tak w ogóle robił w tym miejscu. Gdyby nie zamieszkał 

w Sychemie, Dina nie zostałaby zhańbiona i nie doszłoby do zemsty 

jego synów. Iluż chrześcijan przez swoją własną niewierność ściąga 

na siebie smutek i zmartwienie, zamiast osądzić samych siebie, 

narzeka na okoliczności! 

Jakże często spotyka się np. wierzących rodziców, martwiących 

się o swoje dzieci, które przejawiają światowe i buntownicze uspo-

sobienie, a nie pomyślą o tym, że powinni raczej obwiniać samych 

siebie za to, że w tak nikłym stopniu prowadzili swe praktyczne życie 

z Bogiem. Tak było u Jakuba. Przebywając w Sychemie, znajdował się 

w smutnym duchowym stanie i ponieważ brakowało mu wyczulenia 



– 327 –

Problemy w Sychemie

duchowych zmysłów, aby był w stanie rozpoznać swoje fałszywe 

stanowisko, Bóg w swojej wierności posłużył się okolicznościami, by 

go skarcić: Nie błądźcie, Bóg się nie da z siebie naśmiewać; albowiem co 

człowiek sieje, to i żąć będzie (Galacjan 6,7). To poważna zasada, która 

wciąż na nowo powraca w wychowawczych drogach Boga i która 

sprawdza się absolutnie w każdym przypadku. Dla dzieci Bożych jest 

to nawet łaska, iż zmuszone są żąć owoce swoich własnych błędów. 

To łaska, gdy w ten czy inny sposób możemy nauczyć się, ile bólu 

kosztuje oddalenie się od żywego Boga i niezajęcie wyznaczonego 

nam przez Niego miejsca. Musimy rozpoznać, że nie na ziemi jest 

miejsce naszego spoczynku. Życzeniem Boga jest, byśmy spoczywali 

w Nim i tylko przy Nim. To jest łaska. A gdy błądzimy lub ociągamy 

się w drodze, nawołuje: Jeżeli chcesz zawrócić [...], to zawróć do mnie 

(Jeremiasza 4,1). Fałszywa pokora, owoc niewiary, każe wierzącemu, 

który zbłądził lub pozostał w tyle zająć niższe miejsce niż to, jakie 

wyznaczył mu Bóg, a to dlatego, że nie zna zasady, zgodnie z którą 

Bóg przywraca do społeczności z sobą samym ani nie ma pojęcia 

o potężnej mierze odnawiającej łaski Bożej. Syn marnotrawny chciał 

zostać najemnikiem u swego ojca, ponieważ nie wiedział, że na to 

stanowisko nie zasłużył sobie ani odrobinę bardziej niż na stanowi-

sko syna oraz że byłoby to niezgodne z charakterem jego ojca, gdyby 

postawił go na tej pozycji.





– 329 –

ROZDZIAŁ 35

JAKUB W BETELU

Potem rzekł Bóg do Jakuba: Wstań, idź do Betelu (1. Mojżeszowa 35,1). 

Słowa te potwierdzają zasadę, którą dopiero co się zajmowaliśmy. 

Gdy popełniliśmy błąd lub oddaliliśmy się od Boga, Pan przywo-

łuje nas do siebie: Wspomnij więc, z jakiej wyżyny spadłeś i upamiętaj 

się, i spełniaj uczynki takie, jak pierwej (Objawienie 2,5). Taką jest 

Boża zasada duchowej odnowy. Dusza musi zostać sprowadzona 

na powrót do Bożego wzorca. Pan nie mówi: Zważ na to, gdzie się 

znajdujesz, lecz: Wspomnij więc, z jakiej wyżyny spadłeś. Tylko w ten 

sposób uczymy się, jak bardzo oddaliliśmy się od Pana i jak możemy 

zawrócić i dopiero wtedy, gdy zawrócimy do świętej miary Boga, 

jesteśmy w stanie osądzić całe zło naszego upadłego stanu. Ileż 

nieosądzonego zła rozgościło się w rodzinie Jakuba, aż w końcu 

dusza Jakuba przebudziła się ze snu na skutek wołania: Wstań, idź do 

Betelu! Sychem nie był miejscem, w którym Jakub mógłby otrzymać 

zrozumienie dla ogromu zła, którym splamił się on i jego rodzina. 

Atmosfera tego miasta była zanieczyszczona, dlatego było niemoż-

liwe, by rozpoznać tam prawdziwy charakter zła. Gdy Jakub usłyszał 

wezwanie i zrozumiał, że ma udać się do Betelu, rzekł do swej rodziny 

i do wszystkich, którzy z nim byli: Usuńcie obcych bogów spośród siebie, 

oczyśćcie się i zmieńcie szaty wasze! Wstawszy bowiem, pójdziemy do 



– 330 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

Betelu. Tam zbuduję ołtarz Bogu, który mię wysłuchał w dniu niedoli 

mojej i był ze mną w drodze, którą odbyłem (1. Mojżeszowa 35,2-3). Już 

samo wspomnienie domu Bożego sprawiło, że w duszy patriarchy 

drgnęła struna i w okamgnieniu przypomniał sobie wydarzenie, 

które miało miejsce przed ponad dwudziestu laty.

To w Betelu, a nie w Sychemie Jakub dowiedział się, kim jest 

Bóg. Dlatego musiał wrócić do Betelu i tam zbudować ołtarz, który 

co do zasady i nazwy różnił się zasadniczo od tego, który postawił 

w Sychemie, gdyż ołtarz sychemski powiązany był z mnóstwem 

nieczystości i bałwochwalstwa.

Jakubowi nie przeszkadzało, by mówić o Bogu jako Bogu Izraela, 

podczas gdy zewsząd otaczały go rzeczy, które były nie do pogo-

dzenia ze świętością domu Bożego. Nic nie jest w stanie zacho-

wać wierzącego na drodze trwałego odłączenia od zła, jak jedynie 

świadomość o tym, czym jest dom Boży i co przystoi temu domowi 

(porównaj Psalm 93,5). Jeśli spoglądam ku Bogu tylko z wąskiej per-

spektywy mojej własnej osoby, nie będę miał klarownego wyobra-

żenia o tym, co stanowi sedno wartości relacji Boga wobec Jego 

domu. Niektórzy uważają, że to nie ma wielkiego znaczenia, gdy 

w praktykowanym sposobie oddawania czci Bogu – dzisiejszym języ-

kiem mówiąc, na kościelnej drodze, którą podążają – pozostajemy 

w związku z rzeczami, które są nieczyste, o ile tylko sami jesteśmy 

wierni i szczerzy. Myślą, że Bogu można oddawać cześć również 

i w Sychemie i że ołtarz o nazwie Bóg Izraela jest tak samo wzniosły 

i zgodny z myślami Boga, jak ołtarz o nazwie dom Boży. Kto tak 

myśli, jest w błędzie. Możemy zauważyć znaczną różnicę pomiędzy 

zachowaniem Jakuba w Sychemie a jego postępowaniem w Betelu. 

Taka sama różnica istnieje pomiędzy postawionymi przez niego 



– 331 –

Jakub w Betelu

ołtarzami. Nasz duchowy stan w sposób zasadniczy wpływa na nasze 

wyobrażenie o sposobie oddawania czci Bogu. W zależności od tego, 

w jakiej mierze poznaliśmy prawdziwe oblicze Boga i charakter rela-

cji, jakie nas z Nim łączą, oddawanie czci może być bardzo nędzne 

lub nawet bardzo wzniosłe. 

Nazwa naszego ołtarza i charakter praktykowanego przez nas 

oddawania czci Bogu wyrażają tę samą myśl. Służba powiązana 

z Bogiem z Betelu ma wyższy charakter niż ta, która poświęcona jest 

Bogu, który jest Bogiem Izraela. Pierwsza z nich powiązana jest ze 

wznioślejszym wyobrażeniem o Bogu niż druga, w przypadku której 

Bóg, zamiast być uznawanym za Boga Jego domu, znany jest jedynie 

jako Bóg indywidualnej osoby. Bez wątpienia tytuł Bóg, który jest 

Bogiem Izraela jest wyrazem godnej podziwu łaski i nasze serce drży 

z radości, gdy przygląda się charakterowi Boga, który w swojej łasce 

zechciał złączyć się z każdym kamieniem swego domu i każdym 

członkiem swego ciała. Każdy kamień w domu Bożym to ożywiony 

kamień i jako powiązany nierozerwalnie z kamieniem żywym (1. Pio-

tra 2,4) ma społeczność z Bogiem żywym przez moc Ducha życia 

(1. Tymoteusza 3,15; Rzymian 8,2). Choć jest to prawda – cudowna 

prawda – to jednak jeszcze nie wszystko. Bóg jest również Bogiem 

swego domu i jeżeli zostaliśmy uzdolnieni, by rozpoznać Go w tym 

charakterze, to również praktyka oddawania Mu czci otrzyma wyż-

szy charakter.

Powołanie Jakuba do Betelu zawiera jednak jeszcze inny aspekt: 

Zbuduj tam ołtarz Bogu, który ci się ukazał, gdy uciekałeś przed Eza-

wem, bratem swoim (1. Mojżeszowa 35,1). W ten sposób Bóg przypo-

mina Jakubowi o dniach jego niedoli. Dobrze jest wracać myślami 

do tego momentu w naszym życiu, gdy znajdowaliśmy się na naj-



– 332 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

niższym szczeblu drabiny. Tak więc Samuel przypomina królowi 

Saulowi o czasie, gdy we własnych oczach wydawał się sobie mały 

(1. Samuela 15,17) i każdy z nas powinien często przywodzić sobie 

na pamięć ów czas, gdy był mały w swych własnych oczach. Gdy 

zachowamy tego rodzaju postrzeganie swej własnej osoby, nasze 

serce będzie zdolne, by naprawdę opierać się na Bogu. Gdy tylko jed-

nak zaczynamy uważać się za kogoś znaczącego, Pan musi dać nam 

znowu do głębi odczuć naszą nicość. Gdy ktoś wkracza na drogę 

służby lub świadectwa, odczuwa mocno swoją słabość i brak zdol-

ności, co wywołuje z kolei odczucie, jak bardzo potrzebuje oprzeć 

się na Bogu. Jakże żarliwie prosi Go wtedy o pomoc i siłę! Być może 

później, gdy już dłuższy czas znajdujemy się na stanowisku służby, 

uroimy sobie, że stoimy już na swych własnych nogach. W każdym 

razie gdy tylko tracimy poczucie naszej niemocy i opuszczamy sta-

nowisko stuprocentowej zależności od Boga, nasza służba traci na 

wartości – jest pozbawiona namaszczenia i mocy, gdyż przestaliśmy 

czerpać z niewyczerpalnego źródła Ducha. 

W 1. Mojżeszowej 35,9-15 Bóg odnawia daną Jakubowi obietnicę 

i potwierdza jego nowe imię ten, który walczył z Bogiem zamiast sta-

rego oszust, podstępny, a Jakub po raz kolejny mówi o nazwie miejsca, 

w którym się znajdował, tj. Betel. 1. Mojżeszowa 35,18. daje nam 

interesujący przykład różnicy, jaka istnieje pomiędzy oceną wiary 

a oceną ciała. Człowiek widzi z natury otaczające go rzeczy jakby 

przez mgłę. Natomiast wiara postrzega wszystko w świetle obecno-

ści Boga i Jego zamysłów. Rachela nazwała swoje dziecko Ben-Oni, 

gdy uchodziła z niej dusza, podczas gdy ojciec noworodka nazwał 

go Beniamin. Ciało widzi w nim syna mojej nędzy, a wiara dostrzega 

w nim syna mojej prawicy lub syna mojego szczęścia. Tak jest zawsze.



– 333 –

ROZDZIAŁ 36

POTOMSTWO EZAWA

Rozdział 36. zawiera rodowód synów Ezawa. Podaje ich przeróżne 

tytuły oraz miejsca zamieszkania. Nie chcę się nad tym dłużej zatrzy-

mywać. Przejdę raczej do kolejnych rozdziałów, które stanowią 

jedną z najbardziej bogatych i interesujących części Pisma Świętego.

W całym Piśmie nie ma chyba piękniejszego obrazu Chrystusa 

jak Józef. Czy przyglądamy się naszemu Panu jako przedmiotowi 

nienawiści Jego braci, czy w Jego uniżeniu, czy w Jego cierpieniach 

i śmierci, czy w wywyższeniu i chwale – we wszystkim Józef jest Jego 

trafnym obrazem. 





– 335 –

ROZDZIAŁ 37

JÓZEF I JEGO BRACIA

Józef – obraz Chrystusa

Rozdział 37. odsłania nam sny Józefa, których wyjawienie wywołało 

nienawiść ze strony jego braci. Józef był przedmiotem szczególnej 

miłości swego ojca i został powołany do szczególnej misji, a ponie-

waż jego bracia absolutnie nic z tego nie rozumieli, nienawidzili 

go. Nie podzielali miłości Jakuba do Józefa i nie mieli najmniejszej 

ochoty, by pogodzić się z myślą o wywyższeniu ich brata. Jest to 

trafny obraz Żydów za dni Chrystusa. Do swej własności przyszedł, ale 

swoi Go nie przyjęli (Jana 1,11). W ich oczach Jezus Chrystus nie miał 

postawy ani urody (Izajasza 53,2). Nie chcieli uznać Go ani za Syna 

Bożego, ani też jako króla Izraela. Ich oczy nie zostały otworzone, 

by oglądać chwałę jego, chwałę, jaką ma jedyny Syn od Ojca, pełne łaski 

i prawdy (Jana 1,14; porównaj 12,37 i dalej). Nie chcieli Go – wręcz 

Go nienawidzili. 

Chociaż Józef nie znalazł posłuchu u swych braci, nie wyparł 

się jednak swego świadectwa: Pewnego razu miał Józef sen i opowie-

dział go braciom swoim, oni zaś jeszcze bardziej go znienawidzili [...]. 

Potem miał jeszcze inny sen i opowiedział go braciom swoim (1. Mojże-

szowa 37,5.9). Złożył proste świadectwo o objawieniu, jakie otrzymał 

od Boga, ale właśnie to świadectwo stało się przyczyną wrzucenia 



– 336 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

go do studni. Gdyby milczał lub złagodził moc i wyrazistość świa-

dectwa, być może zostałby oszczędzony. Niemniej powiedział swym 

braciom prawdę i to właśnie za nią go znienawidzili.

To samo widzimy u Chrystusa, będącego odpowiednikiem 

Józefa. Chrystus dał świadectwo prawdzie (Jana 18,37). Złożył dobre 

wyznanie (1. Tymoteusza 6,13). Nic nie przemilczał. Ponieważ sam 

jest prawdą, mógł mówić tylko prawdę. Człowiek zaś odpowiedział 

na Jego świadectwo krzyżem. Świadectwo Chrystusa było ściśle 

powiązane z niepojętym bogactwem łaski. Nie przyszedł z góry 

jedynie jako „prawda”, lecz również jako doskonałe odbicie miłości 

wypełniającej serce Ojca: Łaska zaś i prawda stała się przez Jezusa 

Chrystusa (Jana 1,17). Chrystus był posłany do ludzi jako doskonałe 

i całkowite objawienie istoty Boga. Dlatego też człowiek jest bez 

usprawiedliwienia (porównaj Jana 15,22-25). Jezus przyszedł, by 

pokazać ludziom Boga, a człowiek znienawidził Boga pełnią nie-

nawiści. Na miłość Bożą odpowiedział nienawiścią. Widzimy to na 

krzyżu, natomiast studnia, do której został wrzucony Józef, jest tego 

proroczym obrazem.

I ujrzeli go z daleka; lecz zanim się do nich zbliżył, zmówili się, 

że go zabiją, mówiąc jeden do drugiego: Oto idzie ów mistrz 

od snów! Nuże, chodźmy i zabijmy go, i wrzućmy go do jakiej 

studni, a potem powiemy: Dziki zwierz go pożarł. Zobaczymy, 

co wyjdzie z jego snów (1. Mojżeszowa 37,18-20). 

Słowa te przypominają nam w zadziwiający sposób podobień-

stwo o dzierżawcach w winnicy z Ewangelii wg Mateusza 21, gdzie 

czytamy: 



– 337 –

Józef i jego bracia

A w końcu posłał do nich syna swego, mówiąc: Uszanują 

syna mego. Gdy wieśniacy ujrzeli syna, mówili między sobą: 

To jest dziedzic; nuże, zabijmy go, a posiądziemy dziedzic-

two jego. I pochwycili go, wyrzucili poza winnicę i zabili 

(Mateusza 21,37-39). 

Bóg posłał Syna swego na świat, mówiąc: Uszanują syna mego, ale 

serce człowieka nie miało żadnego szacunku dla Umiłowanego Ojca. 

Wyrzucono Go! Ziemia i niebo były i pozostają nadal w konflikcie 

z powodu Chrystusa. Człowiek ukrzyżował Go, ale Bóg wzbudził Go 

z martwych. Człowiek wyznaczył Mu miejsce na krzyżu pomiędzy 

dwoma przestępcami, ale Bóg posadził Go po swej prawicy w nie-

biosach. Człowiek zepchnął Go na najniższe miejsce na tej ziemi, 

ale Bóg dał Mu najwyższe miejsce w niebie i przyodział Go chwałą 

oraz dostojeństwem. 

Cierpienia i chwała

Wszystkie te prawdy odnajdujemy zilustrowane w historii Józefa. 

Józef – płodna latorośl, płodna latorośl nad źródłem, której 

gałązki rozrastają się ponad murem. Niepokoją go, strzelają 

nań i zwalczają go łucznicy, jednak łuk jego stale napięty, 

a ramiona jego i ręce giętkie dzięki pomocy Mocarza Jakuba, 

stamtąd, gdzie jest pasterz. Opoka Izraela. Bóg ojca twego nie-

chaj cię wspomoże, Wszechmogący niech ci błogosławi, niech 

darzy cię błogosławieństwem niebios, błogosławieństwem 

toni leżącej w dole, błogosławieństwem piersi i łona. Błogo-



– 338 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

sławieństwa ojca twego, które przewyższają błogosławieństwa 

gór odwiecznych, wyborne dary wzgórz odwiecznych, niechaj 

spłyną na głowę Józefa, i na ciemię poświęconego wśród braci 

swoich (1. Mojżeszowa 49,22-26).

Słowa te odmalowują w zadziwiający sposób cierpienia, mające 

przyjść na Chrystusa, ale też mające potem nastać uwielbienie (1. Pio-

tra 1,11). Łucznicy dokonali swego dzieła, ale Bóg był mocniejszy niż 

oni. Prawdziwy Józef został ciężko zraniony w domu swoich przy-

jaciół, ale Jego ramiona i ręce pozostały giętkie w mocy zmartwych-

wstania, a wierzący ma przywilej, by znać Go dzisiaj jako jedyny 

fundament, na podstawie którego Bóg może pobłogosławić Kościół, 

Izraela i całe stworzenie. Gdy przyglądamy się Józefowi w studni, 

w egipskim więzieniu i później na stanowisku namiestnika całego 

Egiptu, rozpoznajemy wielką różnicę pomiędzy myślami człowieka 

a myślami Boga. Tę samą różnicę widzimy, przenosząc nasz wzrok 

z hańby krzyża na tron majestatu w niebiosach. 

Nic nie obnażyło tak bardzo rzeczywistego stanu ludzkiego serca 

i jego stanowiska względem Boga jak właśnie przyjście Chrystusa 

w ciele. Gdybym nie przyszedł i do nich nie mówił, nie mieliby grzechu 

(Jana 15,22). Nie oznacza to w żadnym razie, że ludzie nie byliby 

grzesznikami, lecz że nie mieliby grzechu. Gdybyście byli ślepi, nie 

mielibyście grzechu (Jana 9,41), powiedział niegdyś Pan Jezus do fary-

zeuszy. Bóg w osobie swego Syna tak bardzo zbliżył się do człowieka, 

że był on w stanie rozpoznać i przyznać: To jest dziedzic. Jednak na 

tym nie koniec. Zaraz potem dodał: Nuże, zabijmy go. Dlatego teraz 

człowiek nie ma wymówki. To nie bycie ślepym i przyznanie się 

do tego smutnego stanu decyduje o zgubie człowieka, lecz uparte 



– 339 –

Józef i jego bracia

obstawanie przy tym, że się widzi. W obecnych czasach, które są 

tak przepełnione zewnętrznym i pustym wyznaniem, zasada ta jest 

jeszcze poważniejsza niż zwykle. Kto wyznaje, że widzi, ma grzech. 

Oczy człowieka, który przyznaje się do swej ślepoty, mogą zostać 

jeszcze otworzone, ale jak można pomóc takim, którzy twierdzą, 

że widzą, podczas gdy w rzeczywistości pogrążeni są w ciemności?





– 341 –

ROZDZIAŁ 38

JUDA I TAMAR

Rozdział ten daje nam przykład okoliczności, w których łaska Boża 

tryumfuje nad grzechem. Wiadomo bowiem, że Pan nasz pochodził 

z plemienia Judy (Hebrajczyków 7,14). Jak? A Juda zrodził z Tamar 

Faresa (Mateusza 1,3). Fakt ten zasługuje na szczególną uwagę. Bóg 

w swojej niepojętej łasce wznosi się ponad grzech i głupotę czło-

wieka, by wypełnić zamysły swej miłości i miłosierdzia. Tak więc 

czytamy kilka wierszy dalej: Dawid zrodził z żony Uriasza Salomona 

(Mateusza 1,6). Działanie takie jest godne Boga. Duch Boży prze-

prowadza nas przez rodowód Chrystusa i jako ogniwa tego łańcu-

cha przedstawia nam Tamar i Batszebę. Pod koniec tego rozdziału 

czytamy o Bogu, objawionym w ciele (1. Tymoteusza 3,16). Tak Duch 

Święty prezentuje nam naszego Pana. Żaden człowiek nie byłby 

w stanie obmyślić podobnego rodowodu i duchowo usposobiony 

wierzący rozpoznaje w tym natychmiast manifestację bogactwa 

łaski i potwierdzenie boskiej inspiracji Pisma Świętego.





– 343 –

ROZDZIAŁY 39 – 45

JÓZEF W EGIPCIE

Przedsięwzięcia człowieka a plan Boży

Czytając te interesujące rozdziały księgi Bożej, stwierdzimy godny 

podziwu splot okoliczności i wydarzeń wywołanych przez zrządze-

nie Boga, z których wszystkie zmierzały do jednego wzniosłego 

celu – wywyższenia człowieka, który został wrzucony do studni. 

Wydarzenia te wywiodły jednocześnie na światło całe mnóstwo 

pobocznych rzeczy: I aby były ujawnione myśli wielu serc (Łuka-

sza 2,35). Jedno jest pewne – Józef miał zostać wywyższony. 

Przywołał głód na ziemię i pozbawił wszelkich zasobów chleba. 

Wysłał przed nimi męża, Józefa sprzedanego w niewolę. Nogi 

jego skrępowano pętami; dostał się w żelazne kajdany aż do 

czasu, gdy się spełniło słowo jego i wyrok Pana go uniewinnił. 

Posłał król mężów i uwolnił go, władca ludów wypuścił go 

na wolność. Ustanowił go panem domu swego i włodarzem 

całego mienia swego, aby szkolił książąt jego według swego 

uznania i nauczał mądrości starszych jego (Psalm 105,16-22). 

Zauważmy, że wszystko kręciło się wokół osoby, którą odrzu-

cili ludzie i zmierzało do jej wywyższenia. Ponadto kolejne wyda-



– 344 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

rzenia miały uświadomić ludziom ich grzech, którym splamili się 

przez odrzucenie wybranka Bożego. W jakże godny podziwu spo-

sób wszystko to wypełniło się do ostatka! Okoliczności nieważne 

i ważne, korzystne i niekorzystne musiały współdziałać ku ostatecz-

nemu wypełnieniu zamysłów Boga. W rozdziale 39. szatan posłużył 

się żoną Potyfara, by wtrącić Józefa do więzienia, a w rozdziale 40. 

wykorzystał niewdzięczność i niedbałość podczaszego, by zatrzymać 

swą ofiarę w więzieniu. Wszystko na próżno. Bóg stał poza kuli-

sami i trzymał wszystkie nici w swej dłoni. We właściwym czasie 

jego wybranek musiał stanąć na scenie, zwracając na siebie wzrok 

wszystkich. Bóg stoi ponad wszystkimi okolicznościami. Może 

posłużyć się, czym tylko zechce, do wypełnienia swych niezgłębio-

nych zamiarów. Jakże szczęśliwi jesteśmy, gdy we wszystkich rze-

czach możemy dostrzegać i śledzić rozwój zamysłów naszego Ojca. 

Jakże pokrzepiającą jest pewność, że On jako nieograniczony władca 

dysponuje wszelkimi narzędziami i że aniołowie, ludzie i diabeł 

stoją pod Jego władzą i zgodnie z Jego upodobaniem chcąc nie chcąc 

muszą służyć do wypełnienia Jego zamysłów.

To wszystko dostrzegamy wyraźnie w kolejnych rozdziałach. Bóg 

ingeruje w prywatne życie pogańskiego dostojnika, nawiedza dom 

pogańskiego króla, miejsce jego spoczynku i wykorzystuje jego sny 

do urzeczywistnienia swych planów. Zauważamy, że nie tylko poje-

dyncze osoby i ich okoliczności służą osiągnięciu Bożych celów, lecz 

również Egipt i otaczające go kraje muszą na Jego wezwanie zjawić się 

na scenie. Cała ziemia staje się pod ręką Bożą areną, na której oglą-

dana jest chwała i wielkość poświęconego wśród braci swoich. Takimi 

są drogi Boże, a oglądanie cudownych dzieł niebiańskiego Ojca to 

dla wierzącego jedno z najpiękniejszych przeżyć. W jakże zadziwia-



– 345 –

Józef w Egipcie

jący sposób zrządzenie Boże przebija się przez wszystkie etapy życia 

Józefa! Spójrzmy choćby na więzienie. Widzimy tam skutego łań-

cuchami mężczyznę, oskarżonego o poważne przestępstwo, wzgar-

dzonego i wyrzuconego poza margines społeczeństwa. I to właśnie 

ten mąż z dnia na dzień zostaje powołany na najwyższe stanowisko 

w Egipcie! Któż mógłby zaprzeczyć, że była w tym ręka Boga?

Do Józefa zaś faraon rzekł: Skoro Bóg oznajmił ci to wszystko, 

nie ma nikogo, kto by był tak rozsądny i mądry jak ty. Ty 

będziesz zarządzał domem moim, a do poleceń twoich będzie 

się stosował cały lud mój, tylko tronem będę większy od ciebie. 

Nadto rzekł faraon do Józefa: Oto ustanawiam cię namiestni-

kiem całej ziemi egipskiej. Potem zdjął faraon pierścień z ręki 

i włożył go na rękę Józefa, kazał go też odziać w szaty z deli-

katnego płótna i zawiesił złoty łańcuch na jego szyi, kazał go 

też obwozić na drugim wozie swoim, a wołano przed nim: Na 

kolana! Tak ustanowił go namiestnikiem całej ziemi egipskiej. 

Potem rzekł faraon do Józefa: Jam jest faraon, lecz bez twego 

zezwolenia nie wolno nikomu w całej ziemi egipskiej podnieść 

ręki ani nogi (1. Mojżeszowa 41,39-44).

Józef, cudowny obraz Chrystusa

Nie był to zwykły awans. Kolejność wydarzeń, które doprowadziły 

ostatecznie do tego wywyższenia, pokazuje wyraźnie, że wszystko 

było kierowane ręką Bożą. Jednocześnie we wszystkim widzimy 

trafny obraz cierpień i chwały Pana Jezusa. Józef został wycią-

gnięty ze studni i wyprowadzony z więzienia (do których wrzuciły 



– 346 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

go zazdrość jego braci i niesprawiedliwy wyrok pogan), by stać się 

rządcą Egiptu. Nie tylko to zresztą – na tej drodze miał stać się kana-

łem błogosławieństw dla Izraela, tym, któremu Izrael oraz cała zie-

mia zawdzięczały swe utrzymanie. To wszystko wskazuje wyraźnie 

na Chrystusa. Trudno o wyraźniejszy i wierniejszy obraz. Widzimy, 

jak człowiek za sprawą człowieka zostaje zaprowadzony na miejsce 

śmierci oraz jak później za sprawą Bożą zostaje z niego wydobyty 

i podniesiony do najwyższej godności i chwały: 

Mężowie izraelscy! Posłuchajcie tych słów: Jezusa Nazareń-

skiego, męża, którego Bóg wśród was uwierzytelnił przez czyny 

niezwykłe, cuda i znaki, jakie Bóg przez niego między wami 

uczynił, jak to sami wiecie, gdy według powziętego z góry 

Bożego postanowienia i planu został wydany, tego wyście 

rękami bezbożnych ukrzyżowali i zabili; ale Bóg go wzbudził, 

rozwiązawszy więzy śmierci, gdyż było rzeczą niemożliwą, aby 

przez nią był pokonany (Dzieje 2,22-24).

Oprócz wymienionych już uprzednio aspektów w życiu Józefa 

miały miejsce dwa wydarzenia, które czynią z niego jeszcze pełniej-

szy obraz Chrystusa. Są to: Zawarcie związku małżeńskiego oraz 

ponowne spotkanie z braćmi. Kolejność wydarzeń jest następująca: 

Najpierw Józef przedstawia się swym braciom jako posłaniec ojca. 

Ci odrzucają go i, co się tyczy ich zamiaru, wrzucają go do miejsca 

pewnej śmierci. Bóg wydobywa go stamtąd i stawia na najwyższym 

stanowisku, wynosząc do najwyższej godności. Jako człowiek obda-

rzony chwałą i dostojeństwem otrzymuje żonę i gdy jego bracia leżą 

złamani nędzą u jego stóp, daje się im poznać, uspokaja ich serca 



– 347 –

Józef w Egipcie

i wprowadza ich w błogosławieństwa. Co więcej, staje się kanałem, 

którym płynie błogosławieństwo dla całej ziemi.

Towarzyszka jego chwały

Zwróćmy uwagę na zawarcie małżeństwa przez Józefa oraz przy-

wrócenie braci Józefa do stanu społeczności z nim. Cudzoziemka, 

która została żoną Józefa, jest obrazem Kościoła Bożego. Chrystus 

przedstawił się Żydom i, gdy został przez nich odrzucony, zajął 

swe miejsce na wysokości, skąd zesłał Ducha Świętego, by zebrać 

dla siebie zgromadzenie wybranych ze świata ludzi – Kościół, na 

który składają się Żydzi i poganie, a którego przeznaczeniem jest 

zjednoczenie z Nim w Jego olśniewającej chwale. Rozważaliśmy 

to już, zajmując się rozdziałem 24., ale muszę wspomnieć jeszcze 

o kilku aspektach. Po pierwsze, należy zauważyć, że egipska żona 

Józefa była związana z nim w jego chwale (żona Józefa symbolizuje 

Kościół zjednoczony z Chrystusem w chwale, podczas gdy żona 

Mojżesza reprezentuje Kościół zjednoczony z Chrystusem w cza-

sie Jego odrzucenia). Złączona z nim najmocniejszą więzią, dzieliła 

z nim wszystko. Zajmowała poufałe miejsce w jego bliskości, które 

było zarezerwowane jedynie dla niej. Tak samo jest z Kościołem, 

oblubienicą Baranka: Jest on gromadzony jedynie ku Chrystusowi, 

by uczestniczyć zarówno w Jego odrzuceniu, jak i w Jego chwale. 

Stanowisko Chrystusa wyznacza również stanowisko Jego Kościoła 

i stanowisko to powinno nieustannie charakteryzować wszystkie 

jego ścieżki. Jesteśmy zbierani wokół Chrystusa jako Tego wywyż-

szonego w chwale, a nie uniżonego tu na ziemi: Dlatego już odtąd 

nikogo nie znamy według ciała; a jeśli znaliśmy Chrystusa według ciała, 



– 348 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

to teraz już nie znamy (2. Koryntian 5,16). Punktem zbornym Kościoła 

jest jedynie Chrystus w chwale. 

Zrozumienie tej zasady ma znacznie większy wpływ na naszą 

praktykę, niż się to może wydawać na pierwszy rzut oka. Zamia-

rem szatana, którego osiągnięcie aż nadto ułatwia mu skłonność 

naszych serc, jest to, byśmy nie osiągnęli wyżyn myśli Bożych, a to 

zwłaszcza, co się tyczy centrum naszego zjednoczenia jako chrześci-

janie. Wielu jest zdania, że to krew Baranka stanowi owo centrum. 

To prawda, że krew Chrystusa daje każdemu wierzącemu miejsce 

w obecności Bożej jako czcicielowi i ta krew jest podstawą naszej 

społeczności z Bogiem. Gdy mówimy o centrum naszego zjedno-

czenia jako Kościół, nie powinniśmy nigdy tracić z oczu prawdy, że 

Duch Święty zbiera nas wokół zmartwychwstałego, wywyższonego 

w chwale Chrystusa. Fakt ten nadaje naszemu zjednoczeniu jako 

chrześcijanie wzniosły i święty charakter. Gdy tylko stajemy na niż-

szym gruncie, stajemy się sektą lub partią. Gdy zgromadzamy się 

wokół jakiegoś przykazania Słowa, danej prawdy, jakże ważną by też 

nie była i której nie można nic odebrać, czynimy naszym centrum 

coś niższego niż Chrystus.

Dlatego bardzo ważne jest, byśmy przyjrzeli się praktycznym 

następstwom zgromadzania się wokół zmartwychwstałej i uwielbio-

nej Głowy Kościoła. Gdyby Chrystus przebywał na ziemi, musieliby-

śmy zgromadzać się zgodnie z tym wokół Niego. Ponieważ jest On 

w niebie, Kościół otrzymuje charakter zgodny z Jego stanowiskiem, 

jakie tam zajmuje. To właśnie dlatego Chrystus mógł powiedzieć: 

Nie są ze świata, jak i Ja nie jestem ze świata oraz: I za nich poświęcam 

siebie samego, aby i oni byli poświęceni w prawdzie (Jana 17,16.19). Tak 

też czytamy w 1. Liście Piotra 2,4-5: 



– 349 –

Józef w Egipcie

Przystąpcie do niego, do kamienia żywego, przez ludzi wpraw-

dzie odrzuconego, lecz przez Boga wybranego jako kosztowny. 

I wy sami jako kamienie żywe budujcie się w dom duchowy, 

w kapłaństwo święte, aby składać duchowe ofiary przyjemne 

Bogu przez Jezusa Chrystusa. 

Gdy zgromadzamy się do Chrystusa, to musi odbywać się to 

zgodnie z Jego istotą i z miejscem Jego przebywania i im lepiej poj-

miemy to przez kierownictwo Ducha Świętego, tym lepiej będziemy 

wiedzieć, jak powinniśmy się teraz zachowywać. Żona Józefa nie 

została złączona z Józefem przebywającym w studni czy w więzie-

niu, lecz z Józefem podniesionym do godności rządcy całego Egiptu. 

Z pewnością nie trudno nam zrozumieć, że jedno różni się diame-

tralnie od drugiego.

Dalej czytamy: A zanim nastał rok głodu, urodzili się Józefowi dwaj 

synowie (1. Mojżeszowa 41,50). Zbliżał się czas udręki, ale wcześniej 

unaocznił się owoc jego związku z jego żoną. Dzieci, które poda-

rował mu Bóg, zostały powołane przed nastaniem strasznego uci-

sku. Tak też będzie z Kościołem. Wszystkie członki ciała zostaną 

powołane i całe ciało zostanie zjednoczone ze swą Głową w niebie, 

zanim rozpocznie się wielki ucisk, który ma przyjść na całą ziemię 

(Mateusza 24,21; porównaj Objawienie 3,10). 

Odnowa braci Józefa

Zajmijmy się spotkaniem Józefa z jego braćmi. W scenie tej roz-

poznamy różne aspekty, które w zadziwiający sposób zgadzają się 

z historią Izraela w czasach końca. W czasie, gdy Józef przebywał 



– 350 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

z dala od swych braci, ci przechodzili przez głębokie i bolesne 

wyrzuty sumienia. Wyrażają je w słowach: 

Zaiste, zgrzeszyliśmy przeciwko bratu naszemu, bo widząc 

utrapienie duszy jego, gdy nas błagał, nie usłuchaliśmy go, dla-

tego przyszło na nas to utrapienie. Wtedy odezwał się Ruben, 

mówiąc: Czy nie mówiłem do was tymi słowy: Nie grzeszcie 

przeciwko chłopcu? Lecz nie usłuchaliście; otóż teraz żąda się 

obrachunku za jego krew (1. Mojżeszowa 42,21-22).

Dalej czytamy w rozdziale 44.: Wtedy powiedział Juda: Cóż mamy 

powiedzieć panu naszemu? Cóż mamy rzec? Jak mamy się usprawie-

dliwić? Bóg odsłonił winę sług twoich (1. Mojżeszowa 44,16). Nikt 

nie jest takim nauczycielem jak Bóg. On jedynie potrafi wywołać 

w sumieniu prawdziwe poczucie grzechu i doprowadzić duszę do 

pełni świadomości jej stanu, w jakim się znajduje wobec Niego. 

Człowiek beztrosko żyje w swych grzechach i nagle musi prze-

chodzić przez bolesne doświadczenia, które stają się do zniesienia 

jedynie dzięki osładzającej je odkupieńczej miłości. Bracia Józefa 

w najśmielszych marzeniach nie wyobrażali sobie, że ich zachowa-

nie wobec Józefa mogłoby być dla nich tak błogosławione w skutki. 

Pochwycili go i wrzucili go do studni [...]. Potem zasiedli do posiłku 

(1. Mojżeszowa 37,24-25). Biada [tym, którzy] [...] piją wino z czasz 

ofiarnych i namaszczają się najlepszymi olejkami, lecz nie boleją nad 

zgubą Józefa (Amos 6,1.6).

Bóg w swoim czasie wzbudził u nich głębokie zasmucenie i poru-

szył ich sumienia w cudowny sposób. Mijały lata i bracia Józefa mogli 

wmówić sobie, że wszystko jest w najlepszym porządku. Wtedy to 



– 351 –

Józef w Egipcie

nastało siedem lat głodu. Co to miało znaczyć? Kto sprowadził 

ów głód na ziemię i w jakim celu? Jakże cudowną i niepojętą jest 

mądrość Boga! Klęska głodu dotyka Kanaan, sprowadzając winnych 

braci do Egiptu, do stóp tego, którego niegdyś tak źle potraktowali. 

Jakże wyraźnie widzimy w tym palec Boży! Oto stoją – głęboko 

dotknięci w swych sumieniach i przekonani o ogromie swej winy, 

w obecności męża, którego wrzucili do studni. Ich grzech odnalazł 

ich – i to w obecności Józefa, wobec którego zgrzeszyli. Błogosła-

wione miejsce!

Wtedy Józef nie mógł już opanować się dłużej wobec wszyst-

kich, którzy stali wokół niego, i zawołał: Wyprowadźcie 

wszystkich ode mnie. I nie pozostał przy nim nikt, gdy Józef 

dał się poznać braciom swoim (1. Mojżeszowa 45,1). 

Żaden z obcych nie otrzymał pozwolenia, by być świadkiem tej 

sceny, bo jakiż obcy mógłby ją zrozumieć? Widzimy w niej zdzia-

łaną przez Boga świadomość grzechu w obecności Bożej łaski, 

a gdzie te dwie się spotkają, tam każda sprawa zostaje natychmiast 

uregulowana. 

Józef zaś rzekł do braci swoich: Zbliżcie się, proszę, do mnie! 

A gdy się zbliżyli, rzekł: Jam jest Józef, brat wasz, którego sprze-

daliście do Egiptu. Lecz teraz nie trapcie się ani nie róbcie 

sobie wyrzutów, żeście mnie tu sprzedali, gdyż Bóg wysłał mnie 

przed wami, aby was zachować przy życiu. Bo już dwa lata 

trwa głód na ziemi, a jeszcze będzie pięć lat bez orki i żniwa. 

Bóg posłał mnie przed wami, aby zapewnić wam przetrwanie 



– 352 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

na ziemi i aby wielu zostało zachowanych przy życiu. Tak 

więc nie wyście mnie tu posłali, ale Bóg, który mnie ustanowił 

opiekunem faraona i panem jego domu, i władcą całej ziemi 

egipskiej (1. Mojżeszowa 45,4-8). 

Jest to czysta łaska, łaska, która uspokaja obciążone sumienie. 

Ponieważ bracia Józefa już sami osądzili siebie za popełnione zło, 

Józef mógł wlać pokój do ich zasmuconych serc. Widzimy w tym 

piękny obraz tego, co Bóg w przyszłości uczyni z Izraelem, gdy spoj-

rzą na Tego, którego przebili i gdy będą nad Nim biadać (Zacharia-

sza 12,10). Wtedy to doznają autentyzmu łaski Bożej, jak również 

oczyszczającej mocy źródła, które zostanie otwarte dla oczyszczenia 

z grzechu i nieczystości (Zachariasza 13,1). 

W Dziejach Apostolskich 3 widzimy, jak działający w Piotrze 

Duch Boży stara się wywołać u Żydów przekonanie o popełnionym 

przez nich grzechu: 

Bóg Abrahama i Izaaka i Jakuba, Bóg ojców naszych, uwiel-

bił Syna swego, Jezusa, którego wy wydaliście i zaparliście 

się przed Piłatem, który uważał, że należało go wypuścić na 

wolność; wy jednak zaparliście się Świętego i Sprawiedliwego, 

i prosiliście o ułaskawienie wam mordercy. I zabiliście Sprawcę 

życia, którego Bóg wzbudził z martwych, czego my świadkami 

jesteśmy (Dzieje Ap. 3,13-15). 

Słowa te miały włożyć Żydom w usta wyznanie braci Józefa: 

Doprawdy, my jesteśmy winnymi. Na takie wyznanie łaska odpowiada: 



– 353 –

Józef w Egipcie

A teraz, bracia, wiem, że w nieświadomości działaliście, jak 

i wasi przełożeni; Bóg zaś wypełnił w ten sposób to, co zapo-

wiedział przez usta wszystkich proroków, że jego Chrystus 

cierpieć będzie. Przeto upamiętajcie i nawróćcie się, aby były 

zgładzone grzechy wasze, aby nadeszły od Pana czasy ochłody 

(Dzieje 3,17-20). 

Najpierw widzimy, że co się tyczy zamordowania Chrystusa, 

Żydzi naprawdę zupełnie pofolgowali obecnej w ich sercach nie-

nawiści jak w przypadku braci Józefa. Jednocześnie łaska Boża 

względem każdego z nich osobna objawia się w tym, że to tragiczne 

wydarzenie zostaje przedstawione jako zarządzone odgórnie przez 

Boga ku ich błogosławieństwu i uprzednio zapowiedziane. Jest to 

doskonała łaska, która przewyższa zdolność pojmowania. Aby móc 

osobiście zażywać tej cudownej łaski, trzeba mieć jedynie sumienie, 

osiągnięte przez bezkompromisową prawdę Bożą. Ci, którzy powie-

dzieli: Doprawdy, my jesteśmy winnymi, byli w stanie pojąć również 

cudowne słowa łaski: To nie wy mnie tam posłaliście, lecz Bóg. Dusza, 

która wypowiedziała nad sobą wyrok potępienia, jest w stanie pojąć 

i docenić miłosierdzie Boże, udzielające przebaczenia. 





– 355 –

ROZDZIAŁY 46 – 50

JAKUB W EGIPCIE

Ostatnie rozdziały naszej księgi mówią o pochodzie Jakuba i jego 

rodziny do Egiptu, o ich przesiedleniu do ziemi Goszen oraz o roz-

porządzeniach Józefa w kolejnych latach głodu, jak i o błogosła-

wieństwach, udzielonych przez patriarchę Jakuba jego synom, jego 

śmierci i pogrzebie. Nie chcę zatrzymywać się dłużej nad szczegó-

łami tych wydarzeń, chociaż nie mogę zaprzeczyć, że również i one 

stanowią pole dla błogosławionych rozważań.

Kres Jakuba

Koniec życia Jakuba stanowi doprawdy radosny kontrast względem 

wszystkich wcześniejszych etapów jego burzliwego życia. Przypo-

mina pogodny wieczór po wietrznym, burzliwym dniu. Słońce, które 

w dzień było skryte za mgłą i chmurami, zachodzi na horyzoncie 

w majestatycznym połysku, rozzłacając niebo swymi olśniewają-

cymi promieniami i obiecując piękny poranek. Tak jest z Jakubem. 

Przechytrzanie innych, targowanie się i obmyślanie sprytnych pla-

nów, przesiąknięte niewiarą i egoizmem obawy i troski – wszyst-

kie te ciemne chmury zniknęły za horyzontem, pozwalając nam 

dostrzec Jakuba we wzniosłości wiary – Jakuba udzielającego bło-



– 356 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

gosławieństw i nadającego godności, zgodnie z rozeznaniem, które 

można zdobyć jedynie w społeczności z Bogiem.

Nawet jeśli jego oczy osłabły, to jego wzrok wiary jest ostry jak 

nigdy. Jakub nie da się zmylić co do stanowisk, jakie zamysł Boży 

przeznaczył jego wnukom, Manassesowi i Efraimowi. Nie potrze-

buje wcale, jak jego ojciec Izaak w rozdziale 27., przelęknąć się 

ogromnie z powodu swojej pomyłki. Wręcz przeciwnie – jego pełna 

duchowego wglądu odpowiedź, której udziela swojemu mniej obe-

znanemu z myślą Boga synowi, brzmi: Wiem, synu mój, wiem (1. Moj-

żeszowa 48,19). Moc rozsądku i naturalnych uczuć nie zmąciła jego 

duchowego wzroku jak w przypadku Izaaka. W szkole doświadczeń 

nauczył się, że najlepszą drogą jest zdecydowane uchwycenie się 

zamysłu Bożego. Nic nie jest w stanie go od tego odwieść. 

Rozdział 48. daje nam przykład tego, o ile większy jest Bóg nad 

wszystkie nasze przemyślenia i obawy: Potem rzekł Izrael do Józefa: 

Nie spodziewałem się, że będę oglądał oblicze twoje, a oto Bóg pozwolił 

mi oglądać nawet potomstwo twoje (1. Mojżeszowa 48,19). Zgodnie 

z oceną ludzkiej przyrodzonej natury Józef był martwy, ale Bóg 

zachował go przy życiu i posadził na stanowisku najwyższego auto-

rytetu po tronie samego faraona. Czego oko nie widziało i ucho nie 

słyszało, i co do serca ludzkiego nie wstąpiło, to przygotował Bóg tym, 

którzy go miłują (1. Koryntian 2,9). Oby nasze dusze zechciały głębiej 

wniknąć w rozumienie Boga i Jego dróg!

Jakub i faraon

Ciekawym jest świadome zwracanie uwagi na przemienne używa-

nie imion Jakub i Izrael pod koniec 1. Księgi Mojżeszowej. Tak więc 



– 357 –

Jakub w Egipcie

w rozdziale 48. czytamy np.: A gdy doniesiono Jakubowi: Oto syn 

twój, Józef, przybył do ciebie, zebrał Izrael siły i usiadł na łożu. I rzekł 

Jakub do Józefa: Bóg Wszechmogący ukazał mi się w Luz w ziemi kana-

anejskiej (1. Mojżeszowa 48,2-3). Wiemy, że w Piśmie nie ma nic, 

co byłoby bez znaczenia, stąd możemy wnioskować słusznie, że ta 

nagła zmiana imienia, jakim posługuje się Duch Święty w sporzą-

dzaniu relacji, zawiera dla nas pouczenie. Upraszczając, możemy 

powiedzieć, że imię Jakub mówi o głębokim dole, do którego Bóg 

się zniżył, podczas gdy imię Izrael wskazuje na wyżyny, na które ów 

Jakub został wyniesiony przez tego samego Boga. 

Widzimy, jak wszelkie bezpodstawne obawy Jakuba zostały roz-

wiane wraz z chwilą, gdy ujrzał swojego umiłowanego syna żywym 

i mógł oglądać jego chwałę. Widzimy, jak łaska Boża panuje z mocą 

i kieruje wszystkimi okolicznościami, choć niewątpliwie powiązana 

jest również z sądem, jako że synowie Jakuba byli zmuszeni udać 

się dokładnie na to miejsce, do którego sprzedali swojego brata. 

Poza tym dostrzegamy, jak łaska ta działa w całym życiu Józefa: 

Chociaż został wywyższony przez faraona, sam ustępuje na plan 

dalszy i wiąże lud z królem trwałym zobowiązaniem. Faraon mówi: 

Idźcie do Józefa, podczas gdy Józef przez swoje postępowanie daje 

im do zrozumienia: „Wszystko, co macie i kim jesteście, należy do 

faraona” (1. Mojżeszowa 41,55-57). Wszystkie te szczegóły są nie-

zmiernie interesujące i wskazują na ten wspaniały czas, gdy zgodnie 

z Bożym zamysłem Syn Człowieczy weźmie w swoje ręce wodze 

władzy i będzie panował nad całym stworzeniem, przy czym Kościół 

Boży, oblubienica Baranka, zajmie miejsce najbliższej społeczno-

ści u Jego boku. Odnowiony duchowo Izrael będzie przyjmował 

pokarm z Jego łaskawej ręki, a cała ziemia zazna błogosławieństwa 



– 358 –

PIERWSZA KSIĘGA MOJŻESZOWA – KOMENTARZ

tych rządów. Na koniec zaś, gdy już wszystko podporządkuje swojej 

władzy, przekaże ją w ręce Boga, aby Bóg był wszystkim we wszyst-

kim (1. Koryntian 15,28). 

Przyglądając się tym obrazom, możemy zauważyć, jak wiele 

pouczeń zawiera historia Józefa. Streśćmy to jeszcze raz pokrótce. 

Bóg pokazuje przez nią posłanie swego Syna do Izraela, Jego uniże-

nie i odrzucenie, głębokie wewnętrzne doświadczenia ludu izrael-

skiego i jego duchową odnowę, zjednoczenie Kościoła z Chrystusem 

oraz Jego wywyższenie i panowanie nad światem. Na koniec zaś 

kieruje nasz wzrok wprzód, na ów błogosławiony czas, gdy sam na 

wieki będzie wszystkim we wszystkim.

Nie muszę chyba przypominać jeszcze raz, że wymienione powy-

żej prawdy znajdujemy wielokrotnie na różnych miejscach Pisma 

Świętego. Nie opieram tej nauki na historii Józefa – w niej znajdu-

jemy jedynie jej obrazowe przedstawienie. Niemniej jednak rado-

ścią jest odkrywanie tych prawd już w pierwszych scenach Pisma. 

Dowodzi to Boskiej spójności całego Słowa Bożego. Czy będziemy 

zajmowali się 1. Księgą Mojżeszową, czy też Listem do Efezjan, pro-

rokami Starego Testamentu czy Nowego – wszędzie napotykamy te 

same prawdy. 

Całe Pismo przez Boga jest natchnione i pożyteczne do nauki, 

do wykrywania błędów, do poprawy, do wychowywania 

w sprawiedliwości, aby człowiek Boży był doskonały, do wszel-

kiego dobrego dzieła przygotowany (2. Tymoteusza 3, 16-17).



– 359 –

O AUTORZE

Charles Henry Mackintosh, którego inicjały „C.H.M.” są dobrze 

znane wielu chrześcijanom na całym świecie, urodził się w paź-

dzierniku 1820 roku w koszarach Glenmalure w hrabstwie Wicklow 

w Irlandii. Jego ojciec był kapitanem w „Highlanders’ Regiment” 

i służył podczas powstania w Irlandii. Jego matka była córką Lady 

Weldon i pochodziła ze starej irlandzkiej rodziny. W wieku osiem-

nastu lat młody mężczyzna doświadczył duchowego przebudzenia 

dzięki listom, które napisała do niego jego siostra po swoim nawró-

ceniu. Znalazł pokój dzięki lekturze dzieła J. N. Darby’ego „Działanie 

Ducha Świętego”, w którym szczególnie pomogły mu słowa, że to 

dzieło Chrystusa dla nas, a nie Jego dzieło w nas, daje nam pokój. 

Jako młody chrześcijanin podjął pracę w sklepie w Limerick. Dużo 

czytał Słowo Boże i pilnie zajmował się różnymi studiami. W 1844 

roku otworzył szkołę w Westport i z wielkim zapałem poświęcił się 

pracy wychowawczej. Jego duchowa postawa w tym czasie przejawiała 

się w tym, że jej celem było przyznanie Chrystusowi nienaruszalnego 

pierwszego miejsca w swoim życiu i traktowanie Jego dzieła jako sprawy 

najważniejszej. Jednak w 1853 roku, obawiając się, że praca w szkole 

stała się jego głównym zainteresowaniem, zrezygnował z tej służby. 



– 360 –

W międzyczasie zaczął już spisywać swoje przemyślenia na temat 

pięciu ksiąg Mojżesza. Następnie w odstępach czasu ukazała się 

publikacja na temat pierwszej do czwartej księgi Mojżesza oraz dwie 

na temat piątej księgi. Książki te, naznaczone silnym duchem ewan-

gelizacyjnym, doczekały się wielu wysokich nakładów. 

Jako interpretator „C.H.M.” posiadał łatwo zrozumiały styl. 

Potrafił w przekonujący sposób przedstawiać swoje poglądy. Nie-

które z jego interpretacji mogły początkowo wydawać się dziwne 

dla wielu wierzących, ale w odniesieniu do wierności Słowu Bożemu 

i zaufania do Chrystusa są one zawsze bardzo pomocne. 

Po odejściu ze służby nauczycielskiej „C.H.M.” udał się do Dublina, 

gdzie zaczął publicznie głosić kazania. Przez wiele lat głosił i bronił 

ewangelii oraz chrześcijańskiej prawdy, a Bóg wyraźnie popierał 

jego służbę. Kiedy w latach 1859–60 Irlandię ogarnęło przebudzenie, 

również aktywnie w nim uczestniczył. Był wielkim człowiekiem 

wiary, który zawsze chętnie świadczył, że Bóg często poddawał go 

próbom, ale nigdy nie pozwolił mu cierpieć niedostatku, podczas 

gdy służył Ewangelii i nie miał dochodów z pracy zawodowej.

Ostatnie cztery lata życia spędził w Cheltenham, gdzie kontynu-

ował swoją służbę pisarską, gdy z powodu wieku musiał zrezygno-

wać z głoszenia Słowa Bożego publicznie. 

Odszedł w pokoju 2 listopada 1896 roku. Cztery dni później 

został pochowany obok swojej ukochanej żony, w atmosferze wiel-

kiego współczucia. Brat dr Wolston z Edynburga wygłosił kazanie 

na temat pogrzebu Abrahama, opierając się na Księdze Rodzaju 

25,8-10 i Liście do Hebrajczyków 8,10. Na zakończenie pogrzebu 

zgromadzeni zaśpiewali piękną pieśń J. N. Darby’ego.



– 361 –

Nakładem Wydawnictwa RLCh ukazały się:

•	 ABC Chrześcijanina Walter Geschwind

•	 Plan czytania Biblii Hans Joachim Druse

•	 Biblia więcej niż zwykla książka Wydawnictwo GBV

•	 Chrześcijanin i rodzina Max Billeter

•	 Chrześcijańskie życie R. Campbell

•	 Doskonałość ofiary Chrystusa Max Billeter

•	 Jedyny Zbawiciel Luis Vogel

•	 Kim jest Bóg Max Billeter

•	 List Jakuba H. Smith

•	 Listy do młodych ludzi H. Heijkoop

•	 Lud dla swego Imienia – Dzieje Apostolskie rozdz. 1 Christian Briem

•	 Łaską zbawieni jesteście Dietmar Liese

•	 Manna na co dzień Tom 1 Zespół RLCh

•	 Manna na co dzień Tom 2 Zespół RLCh

•	 Manna na co dzień Tom 3 Zespół RLCh

•	 Miejsce zgromadzania się wierzących H. Heilkoop

•	 Modlitwa Jezusa Chrystusa – komentarz do 17 rozdziału Ewangelii 
Jana Max Billeter

•	 Chwała Pana Jezusa Chrystusa J.G. Bellet

•	 Na pewnym gruncie Max Billeter

•	 O Tobie jest mowa Friedhelm Konig

•	 Jezus Chrystus przyjdzie znowu Michael Hardt

•	 Początek z Chrystusem H. Heilkoop



– 362 –

•	 Rozkazy Pana i argumenty szatana Wydawnictwo GBV

•	 Tam jestem pośród nich Christian Briem

•	 Zgromadzeni do Imienia Jezusa Wydawnictwo GBV

•	 Jezus – Mąż Boleści Arend Remmers

•	 Kamienie milowe w życiu chrześcijanina – Chrzest, Łamanie chleba 
Ernst-August Bremicker

•	 List do Kolosan Max Billeter

•	 Zakochani, zaręczeni, zaślubieni Ernst-August Bremicker

•	 Jak studiować Biblię R. Campbell

•	 1 List do Tesaloniczan  Ernst-August Bremicker

•	 2 List do Tesaloniczan Ernst-August Bremicker

•	 Dary Ducha czy ekstatyczne fascynacje Arend Remmers

•	 Duch Święty – Jego istota i działanie Ernst-August Bremicker

•	 List do Koryntian Hamilton Smith

•	 Kosciół – który z wielu kościołow jest tym, do którego powinienem 
chodzić? Daniel Bubenzer, Philipp Bubenzer, Jean-Denis Rossel

•	 Złączeni razem Grant Steidl

•	 List do Tytusa Henri Rossier

•	 List do Galacjan Hamilton Smith

•	 Listy Jana – 1, 2, 3 Hamilton Smith

•	 Żyć dla Boga – Listy Piotra – Komentarz Max Billeter

•	 Widzieć Jezusa Chrystusa Max Billeter

•	 Kościół Boga żywego R. Campbell

•	 Jezus naszą jedyną szansą Wydawnictwo GBV

•	 List Jakuba – komentarz pt. Szczera wiara Max Billeter

•	 Śladami Mistrza P. Svetlik



– 363 –

W przygotowaniu:

•	 Królowie Judy i Izraela Eugene P. Vedder, Jr

•	 List do Rzymian – Komentarz M. Billeter




